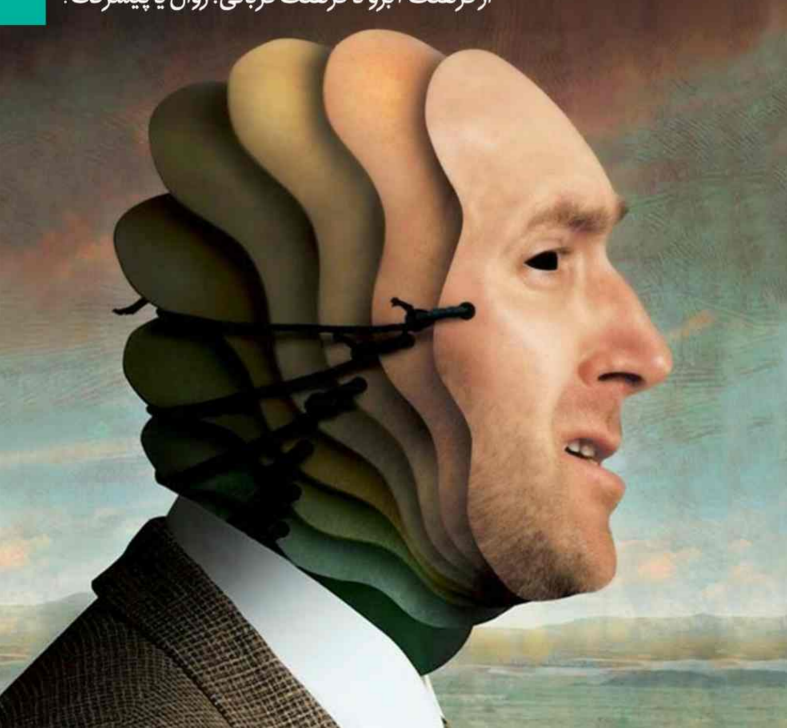


گفتگویی با حافظ ایمانی، شاعر، ترانه سرا و نوازنده دف **کهن چون بوی عشق** 

گفتگویی بامحمدرضاایمانیان، منتقد و بازیگر تئاتر، سینماو تلویزیون رقص پرده های روشن اما تاریک

از فرهنگ آبرو تا فرهنگ قربانی؛ زوال یا پیشرفت؟







# 1494

در پاییز سال ۱۳۹۳، «خط سفید» اتفاق افتاد. اتفاقش را مهبد فدایی و علی منصوریان رقم زدند و هوای ماندش را متین آذر و شکوفه صادقی به سر سپردند...پس از آنان، در تلاطم از یاد رفتن ها، نامش به گوش باد خوانده شد تا از یاد برود؛ چند سالی هم اینچنین شد، اما باد اگرچه یاد را سرگردان می کند، به قدمت تاریخ، راه بلد است و دوباره یاد را به دیارش باز می گرداند...در زمستان سال ۱۳۹۸، به رسم خوش رقصی روزگار در فراق و وصال، رشته ی وصل از نو به دست ما افتاد تا که خدا چه خواهد و دیگربار چه پیش آید. «خط سفید» در سرآغاز تنها مجالی بود برای موسیقی اما اینبار گسترده تر شد تا عاشقی اش فزونی یابد.





#### عيم:

۷\_استعارهها و کووید

۱۱ - یک نمایش ساختگی در پس زندگی واقعی

۱۴ - درد طرد

۱۷ - خشم بدون اقتدار، حماقت است...

۱۹ - رکاب در عرصهی حقیقت زندگی، نه در رقابت با زندگی

### 8281

۲۲ ـ از فرهنگ آبرو تا فرهنگ قربانی؛ زوال یا پیشرفت؟

۲۵ - نمایش مکانی برای پیشرف

٨٧-مصافحه با آيندگال

۲۳- در رقای میرگان

٣٤- عموم مردم، مردم عامه، موسيقي عامه پسندا

### حاله

ملاً - طليل

٨٣ - څوڻ نامه ماه

۸۶ ـ ندیدنی پررنگ

#### Segre

۴۷-مصاحبه با حافظ ایمانی

88-مصاحبه محمدرضااليمانيان

Light Colors of the Colors of

### 8000 m

٩٥- زمائه

٩١- آلوده

۹۲- پگذر

۹۳- ترجمان

കൃദ

#### سخنسردبير

### زندگی نمایشی و توهم پیشرفت

#### مهبدفدایی

کارشناسی ارشد روان شناسی تربیتی دانشگاه علامه طباطبائی مدت زمان مطالعه: ۹ دقیقه



غوغای آدمیت جهان هیچگاه زوال نمی پذیرد. این چرخه ی گردون، نسل به نسل قبای تازه می پوشد و به سماع فریب می چرخد. گلهای هم نیست؛ کارش این است تا ما به تلنگری دریابیم که باید حرکت کنیم اما فریب چرخش و جنبش را در دایرهی دهر نخوریم. ما نسل به نسل قهرمانهای داغ دیده ی خودفریبی هاییم؛ نسل به نسل در آغازیدن انجامهای پیشینیان هستیم (یک دوباره کاری مرضی)؛ نسل به نسل جنگ، نمایش، قهرمانسازی، اسطوره زدایی، قحطی، ولع علمی، لکاته گری منفعت؛ و در این میان گهگاهی هم پناه می بریم به درنگ، و هرچه داریم را از چنته بر پیش چشمان مان خواهیم ریخت تا ببینیم در کجای جهان هستیم. تا آنکه روز از نو، روزی از نو می شود؛ نسیانی، یک بوسه ی ملس بر پیشانی ما می زند می شود؛ نسیانی، یک بوسه ی ملس بر پیشانی ما می زند عمر بر همین قرار است. به قول صائب تبریزی

از ما سراغ منزل آسودگی مجو چون باد. عمر ما به تکایو گذشتهاست

هیچ اندیشیدهایم که تمام این تکاپو و ماجراها چه میراثی را در ناخودآگاه جمعی ما برجای گذاشته و می گذارند و به هر نسل انتقال می دهند؟! در همین کهن دیار، از فتوحات سکندری و تیمورلنگ و عربتازی ها تا قحطی ۱۲۹۶ هجری شمسی: از اشغال متفقین و جنگ تحمیلی تا همین کرونا؛ تمامی این قیل و قال ها بر این گواهند که ما ملّتی همواره در اضطراب هستیم چراکه در مهد جفای خویش و بیگانه، رشد کردهایم.

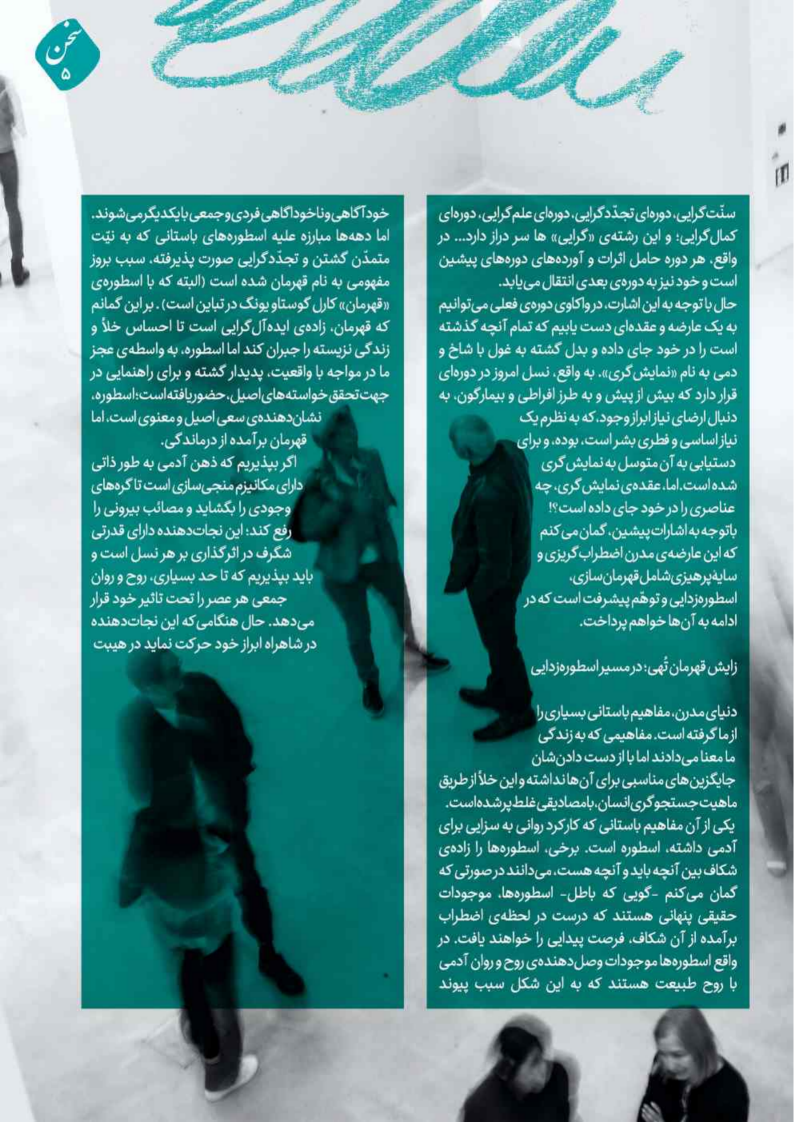
حال سؤالی به ذهن خطور می کند: "چگونه با وجود این همه اضطراب، دوام آوردهایم؟!"

به گمانم عصارهی جوابهای محتمل برای آن، یک چیز هست:اضطرابگریزی!

ذهن انسان در طول تاریخ تکاملیاش رهیافت اضطراب گریزی را در خود پرورش داده است تا بقا یابد، و این پدیدهی جهان شمول، متناسب با بافت فرهنگی، اجتماعی، تاریخی و جغرافیایی این سرزمین، رنگ و لعاب خاص خود را پیدا کرده است. مانسل به نسل در اشکال مختلف، اضطراب گریزی را از خود بروز می دهیم و در قامت عقده و عادت، درون سایهی ناخود آگاه جمعی مان به میراث می گذاریم تا نسل بعدی با این آمایه های برجای مانده، متولد شوند و خود، اشکال دیگری را برای آیندگان به ارث بگذارند.

از طرفی، آدمیزاد روز به روز دارد میان خودآگاهی و ناخودآگاهی فردی و جمعیاش شکاف ایجاد می کند، و این سبب بروز عارضه ها و رفتارهایی برای جبران چنین شکاف و خلأیی در آدمیان شده است. در کشور ما نیز منوال بر همین است: ما ایرانیان، ملّت اضطراب گریزی هستیم که از مواجه شدن با سایه های فردی و جمعی و جودمان هراس داریم؛ آن هاراسر کوب می کنیم؛ درنتیجه از مسیری بی تناسب و در هیبت عارضه ای خود را فرا می فکند چراکه میل سایه به دیده شدن است. به هر طریق ممکن؛ اگر از در تناسب نیاید دیده شدن است. به هر طریق ممکن؛ اگر از در تناسب نیاید از روی دیوار بی تناسبی سرو کله اش پیدا می شود.

بدین ترتیب، ما نسل به نسل با عَلَم کردن یک پدیده، در جهت گریز از اضطراب حرکت میکنیم؛ دورهای دین داری افراطی، نقاب اضطرابگریزی ما میشود؛ دورهای الحادگرایی، دورهای قهرمانسازی و اسطورهزدایی، دورهای







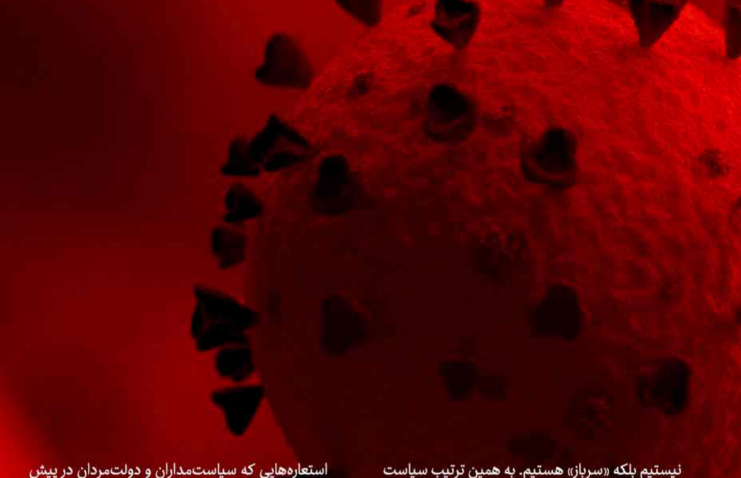


ملل متحد، آنتونیو گوتیرز در اظهارات خود در نشست مجازی GY۰ در مورد همه گیری کووید-۱۹ گفت: "ما با ویروس درگیر جنگ هستیم - و برنده آن نیستیم. این جنگ به یک برنامه زمان جنگ نیاز دارد". روزنامهنگاران و اندیشمندان نیز از استعارههای مختلفی درباره این بیماری مثل "دشمن نامرئي"، "جنگ اقتصادي"، "قاتل"، "قاتل بي بندو بار"، "قوي سياه"، "دشمن نامرئي" و ... استفاده مى كنند. همچنين از استعاره "جبهه" در مورد خانه و محل زندگی و یا استعاره "خائن" و "فراری" برای افرادی که قوانین فاصله گذاری اجتماعی را زیر یا می گذارند و از خانه خود خارج می شوند استفاده شده است. مثل زمان جنگ که استعارههای خط مقدم، پیروزی و باخت، جنگ و نبرد در گفتمان عمومی رایج بود. اکنون هم این استعارهها برای پزشکان و پرستاران مورد استفاده قرار می گیرد. در روزهای اخیر، تعداد زیادی استعارههای نظامی در مورد کارکنان مراقبتهای بهداشتی درگیر با افراد مبتلا به کووید-۱۹ استفاده شده است: "یزشکان بدون داشتن مهمات کافی در خط مقدم می جنگند". "آنها در حال نبرد با دشمن هستند". "آنها در جنگ هستند" یا "سربازان در این مبارزه متخصصان مراقبتهای بهداشتی ما هستند". "پزشکان ، پرستاران و افرادی که در بیمارستانها کار می کنند، سربازانی در حال نبرد برای ما هستند ".

در نظر اکثر مردم این استعارهها تنها ابزار تخیل شاعرانه و آرایهای بلاغی هستند: یعنی موضوعی که نه به کارکرد معمولی زبان، بلکه به کارکرد غیرمعمول زبان مربوط میشود. علاوه بر این، استعارهها به طور عمومی، میشود. علاوه بر این، استعارهها به طور عمومی، خصیصهای مختص زبان تلقی میگردند، موضوعی که سر و کارش نه با اندیشه یا عمل، بلکه با واژهها است. به همین دلیل بیشتر افراد گمان میکنند که بدون وجود یا استفاده از استعارهها با هیچ مشکلی مواجه نمیشوند. باید خاطر نشان کرد که استعارهها فقط موجب وضوح و ادراکات و دریافتهای ما را تشکیل میدهند. استعارهها ادراکات و دریافتهای ما را تشکیل میدهند. استعارهها به طورعمیق، دیدگاه کنونی مارادرزندگی شکل میدهند و موجد توقعات و انتظاراتی میشوند که تعیین کننده ی موجد توقعات و انتظاراتی میشوند که تعیین کننده ی زندگی آینده ی ما هستند. استعارهها فقط یک ویژگی رندگی آینده ی ما هستند. استعارهها فقط یک ویژگی سبکی زبان ادبی نیستند، بلکه خود تفکر و ذهن دارای

ماهیت استعاری است. استعاره، اصل «همهجا-حاضر» زبان است. استعاره را در هیچ زبانی نمیتوان ریشه کن کرد. به عبارت دقیق میتوان گفت استعاره کاربرد غیرمعمول و خاص زبان نیست؛ بلکه کل زبان در اساس، استعاری است. نقش اصلی استعاره توسعه ی زبان است. استعاره، واقعیت را توسعه می دهد و واقعیت را می سازد. استعارهها ما را قادر می سازند که موضوعی به نسبت استعارهها ما را قادر می سازند که موضوعی به نسبت انتزاعی یا فاقد ساخت را برحسب امری عینی، ملموس یا دست کم ساخت مندتر درگ کنیم. جورج لیاکوف و مارک جانسون (۱۹۸۰) در کتاب استعارههایی که با آنها زندگی می کنیم می گویند: قلب استعاره، استدلال است و ما از طریق استعاره، استدلال می کنیم؛ استعارههایی که ما از کنیده هستند.

با توجه به مواردی که گفته شد، باید در مورد استعارههای به کار رفته، بهخصوص در زمان شیوع بیماریهای همه گیر. مراقب باشیم. استعارههایی که در مورد کووید-۱۹ استفاده مىشوند، مىتوانند تبعات مختلف سياسى، اقتصادی و فرهنگی داشته باشند. برای مثال استعارهی «ویروس چینی» که اولینبار توسط دونالد ترامپ رئیس جمهور آمریکا استفاده شد، میتواند باعث انگ زدن، نژادپرستی و خشونتهای نژادی شود. استعاره «دشمن»، مى تواند باعث توجيه بسياري از رفتارهاي خشونت آميزو نقض حریم خصوصی افراد در جامعه شوند. همچنین این استعارهها باعث میشود ذهن مردم از عدم کفایت و مشكلات سيستمهاي بهداشتي و دولتي منحرف شود و فقط برروی خود بیماری متمرکز شود. با استعاره «دشمن» برای کووید-۱۹. بیشتر آتش خشونت و عصبانیت را شعلهورمی کنیم؛ درحالی که باید این استعارهها را از این بیماری جدا کرده تا بتوانیم با دقت بیشتری بر تلاش هایمان در جهت کاهش آسیبهای به وجود آمده متمرکز شویم. در واقع نمی توانیم تحت لوای استعارههای زمان جنگ با این بیماری مبارزه کنیم. می توان گفت استعارههایی که درباره کووید-۱۹ به کار میروند، واقعیت این بیماری را تحریف کرده اند. وقتی از استعارهی«جنگ» استفاده میشود، به دنبالش طبقهبندیهای رایج هم تغییر می کنند. برای مثال، در این جنگ ما دیگر شهروند



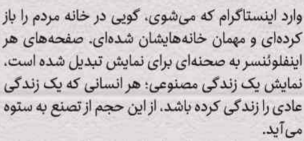
نیستیم بلکه «سرباز» هستیم. به همین ترتیب سیاست مداران خواهان اطاعت و آگاهی بیشتر هستند و از ما میهن پرستی را درخواست می کنند، نه همبستگی. مثال بارز این موضوع در کشور مجارستان به قدرت گرفتن اقتدارگرایی نخستوزیر این کشور و اختیارات گسترده و توانایی حکمرانی او منجر شد. رئیس جمهور فیلیپین درزمینهی لایحهی اضطراری ملی، حق مجازات افرادی را که «اطلاعات نادرست» درباره شیوع بیماری میدهند را به دست آورد، حقی که بهراحتی میتوانست از آن برای سكوت مخالفان سياسي استفاده كند. استفاده از استعاره «جنگ» باعث به وجود آمدن خشونت علیه کسانی مى شود كه اقدامات بهداشتى مثل فاصله گذارى اجتماعي را زیر یا می گذارند. برای مثال در کشور اکوادور افرادی که قانون قرنطینهی خانگی را نقض کرده بودند مورد ضرب و شتم قرار می گرفتند. همچنین باید خاطر نشان کرد که استفاده از این استعارهها بیشتر باعث افزایش ترس و کاهش امید در میان افراد جامعه می شود: شواهد نشان مىدهد كەمىزان كشندگى اين ويروس خيلى پايين است و هر فرد آلوده با این ویروس به طورحتم نخواهد مرد. در واقع احتمال اینکه فردی در اثر این بیماری بمیرد به خود بیماری بستگی ندارد بلکه به عوامل مختلف دیگری مثل بیماریهای زمینهای، سن افراد، مدتزمان تماس با وپروس و غیره وابسته است.

روی ما قرار دادهاند به مانند «بیماری بهمثابه یک نبرد» و «جنگ» باعث می شوند که تمرکز بر تاریکی و بیماری بیشتر از نور و امید گردد. دولتها نمیتوانند با استفاده از استعارهها و تصاویری از پرستاران و پزشکان و افراد درگیر با بیماری بهعنوان «رزمندگان» و «سربازان»، مردم را به ادامهی پیروی از دستورات بهداشتی ترغیب کنند؛ این امر تنها با توسل به وظیفهی مدنی، همبستگی و احترام به همنوعان امکان پذیر خواهد بود. باید یادمان باشد که در انتهای این تونل تاریک، چراغی وجود دارد. بدون تاریکی هیچچیز به دنیا نمی آید، بذر در تاریکی خاک کاشته می شود و هنگامی که تاریکی کار خود را انجام داد، جوانهای از زمین شروع به بیرون آمدن می کند. این ویروس نیز یتانسیلهای بسیار خوبی را برای ما انسانها در اختیار دارد. ما نمیدانیم که چقدر طول می کشد تا این پتانسیل بالقوه تبدیل به بالفعل شود، اما باید امیدوار باشیم که هر چه بخواهیم، به طور دقیق در همان زمان مناسب که لازم است اتفاق خواهد افتاد. این بیماری باعث شده است حس جدیدی از ارتباط باهم در میان ما به وجود بیاید؛ بدون در نظر گرفتن نژاد، جنسیت، عقیده و طبقه اجتماعی در کنار هم هستیم و بهعبارت دیگر ، این ویروس بیش از هر چیز دیگری به ما می آموزد که ما یک خانواده انسانی هستیم.

### یک نمایش ساختگی درپس زندگی واقعی

#### مارال لاريجاني

دانشجوی دکترای روانشناسی بالینی دانشگاهعلامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۹دقیقه



مادران و پدران، کودکشان را برای مخاطب به نمایش میگذارند؛ وقتی که کودک باید بازی کند، برای حفظ طوطیوار جملات بامزه و بزرگگونه والدین، پوشیدن لباسهای نه چندان راحت و یادگیری جذاب بودن برای فالوئر صرف می شود.

سفُره آرایی های اغراق آمیز برای خوردن غذا و سینی پر رنگ و لعاب چای و قهوه برای عکاسی؛ سفرهای مکرر داخلی و خارجی؛ انجام کارهای خانه با لبخندی بر لب و خیلی آراسته و مصنوعی و ... را نمی توان در یک زندگی عادی به راحتی گنجاند.

مراسمها هم، شبیه به یکدیگر شدهاند: از جشن تعیین جنسیت تا دندان درآوردن و دستشویی رفتن کودک تا تولدها، ماهگردها و سالگردها. حالا عزاداری ها و ناراحتی ها هم وارد عرصه نمایش شدهاند؛ گاهی داغداران حتی به خود فرصت سوگواری نمیدهند و در مراسم خاکسپاری و ختم نزدیکان شان، مخاطب را از حال خود با خبر می کنند.

عكس، عكس و باز هم عكس....







#### نمایش دیگران را لایک می کنیم

بعضی از اینفلوئنسرهای اینستاگرامی شاید استعداد یا مهارت خاصی داشته باشند که البته اینگونه اینفلوئنسرها قابل احترام و از این بحث خارج هستند. اما دستهای دیگر، تنها فعالیت روزانهی خود را گزارش میدهند و دربارهی زندگی خصوصیشان خودافشایی میکنند، بدون اینکه کار خاصی انجام دهند. واقعیت این است که بسیاری از اینفلوئنسرها میلیونرهایی هستند که به راحتی بسیاری از اینفلوئنسرها میلیونرهایی هستند که به راحتی اشتراک میگذارند. به عبارت دیگر، واقعی بودن آنها، به روشهای مختلف نمایشی و ساختگی است. بسیاری از روشهای مختلف نمایشی و ساختگی است. بسیاری از نها طوری وانمود میکنند که بهخاطر علاقه خودشان و روشها طوری وانمود میکنند که بهخاطر علاقه خودشان و نه درآمد، دوست و همراه شما هستند، اما این ژستها هم به طور معمول عمدی است؛ با هدف جذب اسپانسر و یول!

#### اینفلوئنسرها و تاثیری که روی روان می گذارند

نظریه مقایسه اجتماعی میگوید ما خود را با دیگران مقایسه میکنیم تا بتوانیم خود را ارزیابی کنیم. اما اگر افرادی که ما خودمان را با آنها مقایسه میکنیم، مصنوعی، نمایشی، طراحی شده و فریبنده باشند، چه اتفاقی رخ میدهد؟ جواب نظریه مقایسه اجتماعی این است که در این شرایط، سبک زندگی و خودتان را خیلی بد ارزیابی میکنید و نمیتوانید احساس خوبی به خود واقعیتان داشته باشید.

شبکههای اجتماعی واینفلوئنسرهامی تواننددرک اشتباهی از کارهایی به ما بدهند که افراد به طور معمول در زندگی انجام می دهند و این به واقع می تواند تأثیر بدی روی سلامت روان و بهزیستی ما داشته باشد. ما خودمان را با دیگران در شبکههای اجتماعی مقایسه می کنیم و شاید

این احساس را داشته باشیم که دیگران چه زندگی خوبی برای خود فراهم کردهاند، چقدرپیشرفت می کنند و ما به اندازه کافی خوب نیستیم. در نتیجه، هر چه بیشتر آنها را دنبال کنید، احتمال دارد به داشته ها، پیشرفت ها و جذابیت خودتان نمره کمتری دهید. این به نوبهی خود، روی عزت نفس شما تأثیر می گذارد و اضطراب را افزایش می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران عقب هستید، به اندازهی کافی شاد نیستید و از زندگی نقب هستید، به اندازهی کافی شاد نیستید و از زندگی توهم پیشرفت را به ما القا می کنند؛ ما با دیدگاه اشتباهی دربارهی این تغذیه می شویم که کدام ظاهر و سبک زندگی، نرمال و طبیعی است. یعنی این را تلقین می کنند که سبک زندگی آنها طبیعی و سبک زندگی ما کسل کننده و غیرطبیعی است.

وقتی کاربر در خانه خود نشسته و صفحات این افراد را بالا و پایین می کند، از دوستی ها، سفرها، تفریحات و خوشی هایشان برای خود الگویی میسازد، دست نیافتنی. پس طبیعی است که احساس کسالت، تنهایی و... به سراغ کاربران این شبکه اجتماعی بیاید. اما آیا تا به حال به این فکر کردهاید که بخش زیادی از این عکسهای به اشتراک گذاشته شده، دوستی ها و تفریحات، جزئی از شغل آن ها برای گرفتن عکسهای هیجان انگیز و نوشتن متنهای تاثیرگذار است؟ و بعد جذب مخاطب و اسپانسر بیشتر؟ در نهایت هم برای کسب درآمد سبک زندگی خاصی میسازند تا شما را شیفته خود کنند و احتمالا با حال بد تنهایتان می گذارند...

حالا که این ها را می دانید، سعی کنید از زندگی خودتان که واقعی است، لذت بیشتری ببرید. اگر نمی توانید، سعی کنید صفحات جدید با محتوای متفاوت را دنبال کنید، در این صورت شاید دیدگاه شما از یک زندگی طبیعی و خارج از عکسهای برنامه ریزی شده، تغییر کند. افراد معمولی تری را دنبال کنید؛ اگر سلبریتیها یا اینفلوئنسرهای زیادی را دنبال می کنید که استثنایی هستند یا خود را خیلی خوب نشان می دهند، به احتمال زیاد شما هم درباره کارهایی که باید انجام دهید، انتظارات غیر واقعی از خودتان دارید.



#### "خودت باش، مگه خودت چشه؟"

انسانها به دنبال رسیدن به خود آرمانی که در دوردستها قرار داد و کامل است، خودِ واقعی و معمولیشان را فراموش می کنند؛ چرا که خود واقعی با نقص همراه است واگربپذیرندنقص دارند ومعمولی اند، مضطرب می شوند. هدف اکثر فعالیتهای ما رسیدن به حس شادی یا امنیت بیشتر است، اما تصور ما از کار جهان و کاری که خودمان باید انجام دهیم، اغلب اشتباه است و موجب میشود که احساس شادی نداشته باشیم. این تصور با شبکههای اجتماعی بیشتر نیز تحریف شده است. آلفرد آدلر مشاهده کرد که همهی انسانها سعی میکنند احساسات حقارت خود را که به دلیل آگاهی از وابستگی به بزرگترها و آسیبپذیری در برابر آنها ایجاد میشود، جبران کنند. این احساس حقارت در همه انسانها وجود دارد و جبران آن موجب پیشرفت و پیشروی انسانها می شود. افراد در جبران احساس حقارت خود به دو گروه تقسیم میشوند: گروه اول کسانی هستند که نقایص خود را با پیشرفتهای اغراق آمیزینهان می کنند و دائم به دنبال کمالگرایی هستند؛ اما آدلر «کمال» را ایدهآلی میداند که انسان هیچگاه نمیتواند به آن برسد و بین "تلاش برای کامل شدن و خواستن روانرنجورمندانهی کمال" تفاوت قائل می شود. گروه دوم کسانی هستند که با خلاقیت به جبران آن حس حقارت میپردازند؛ آنها نقص و معمولی بودن خود و زندگیشان را قبول دارند. انسان بودن به معنی کامل بودن نیست، بلکه به معنای استفاده از آنچه که وجود دارد، برای ساختن بهترین شکل از خودمان است. باید بدانیم همین نسخهی ما، به اندازه کافی خوب است و صرف نظر از اینکه چقدر بیشتر بدانید یا چقدر مهارتهای بیشتری کسب کنید، پول

وپیشرفت بیشتریا موقعیت بهتری داشته باشید، هرگز کامل نخواهید شد. اگربا همین نسخه از خودمان نتوانیم صلح برقرار کنیم، هیچگاه قادر نخواهیم بود با هیچ نسخه ای از خودمان به صلح برسیم. همهی اینها نیازمند شجاعت پذیرش این است که ناقصیم: "بپذیریم که فرشته نیستم، فرا انسان نیستم... من خیلی خوب هستم، چون مجبور نیستم که بهتر از دیگران باشم".

1. Social comparision theory

نظریه مقایسه اجتماعی توسط فستینگر مطرح شده است و بیان می کند که در درون ما انسانها، میل و محرکی برای ارزیابی افکار و مهارتهایمان وجود دارد. ما برای اینکه اطمینان حاصل کنیم این ارزیابیها را درست انجام دادهایم، دیگران را تصور کرده و خود را با آنها مقایسه می کنیم.





### درد طرد

#### زهرافتاحي

کارشناسی ارشد روان شناسی بالینی دانشگاه تهران مدت زمان مطالعه: ۹ دقیقه

روان شناسی به نام نائومی ایزنبرگر علاقهای عجیب و زودهنگام به چیزی یافت که شاید بتوان عنوانش را «حیات عاطفی مغز» نهاد. به نظرش ما اغلب طردشدن را با اصطلاحاتی بیان می کنیم که دلالت بر دردی جسمانی دارند: «قلبم شکست»، «له شدم»، «احساسم را جریحه دار کرد»، «مثل سیلی به صورتم خورد». به نظر می رسد دار کرد»، «مثل سیلی به صورتم خورد». به نظر می رسد

چنین اصطلاحاتی، فراتر از معنای استعاریشان، در دل خودنکتهای بنیادین دارند:این که احساسات ما به شیوهای سامان یافتهاند که به طور مستقیم قابل بیان نیستند. مواردمشابه رانه تنها در زبان انگلیسی، بلکه در تمامی زبان های دنیا می توان یافت. ایزنبرگر فکر کرد چرا این گونه است؟ آیا ارتباطی ژرفتر میان درد جسمانی و عاطفی وجود دارد؟

ایزنبرگر و همکارانش طی آزمایشی مهم در سال ۲۰۰۳، هدستهای واقعیت مجازی را بر سر افراد تحت آزمایش نهادند. شرکت کنندگان از پشت عینک فقط دستهایشان رامی دیدند و یک توپ، به اضافه دو شخصیت کارتونی که آواتارهای شرکت کنندههای دیگری بودند که در اتاق دوم قرارداشتند. هرشرکت کننده با فشاریک دکمه می توانست توپ را برای شرکت کننده دیگر پرتاب کند. در همین حال،



پژوهشگران فعالیت مغزی آنها را با دستگاه FMIR اندازه گیری می کردند.

در نخستین دور بازی همانطور که همه انتظار داشتند. توپ دست به دست می چرخید، اما خیلی زود بازیکنان اتاق دوم شروع به تبادل توپ بین خودشان کردند و بازیکنان اتاق اول را به طورکامل نادیده گرفتند. در واقع اتاق دومی در کار نبود، بلکه فقط برنامهای کامپیوتری، طوری برنامهریزی شده بود که هر شرکت کننده را «نادیده بگیرد» تا پژوهشگران ببینند نادیده گرفته شدن، یعنی همان چیزی که آنها «درد طرد» مینامیدند، چه تأثیری بر مغز دارد.

از آن زمان تاکنون، چند مطالعه دیگرنیز آزمایش فوق را به کار برده و دامنه نتایجاش را گسترش دادهاند؛ بهعنوان مثال، پژوهشگران، دریافتهاند که لازم نیست طرد شدن به شکلی آشکار باشد تا ماشه ساز وکار درد را در مغز بکشد؛ بلکه تنها دیدن تصویری از شریک سابق زندگی تان، یا حتی مشاهده ویدیویی از چهرههای ناخشنود هم باعث فعال شدن همان مسیر عصبی درد می گردد.

به گفته ایزنبرگر، اهمیت طرد شدن به تکامل بازمی گردد. ما، در طول تاریخ، برای بقا به افراد دیگرمتکی بوده ایم: آن ها ما را پرورش می دادند، کمک مان می کردند خوراک بیابیم و دربرابر حیوانات وحشی و قبیله های دشمن از خود مراقبت کنیم. چیزی که به معنای واقعی ما را زنده نگاه

میداشت، روابط اجتماعی بود. شاید درد طردشدن نیز، در همانزمان تکامل یافت؛ درست همانند درد جسمانی و همچون نشانهای برای در معرض تهدید بودن زندگی،

به سادگی سازوکار موجود برای درد جسمانی
را «قرض گرفت» تا دیگر ساز وکاری جدید به
وجود نیاورد. همین موضوع توضیح می دهد
چرا در مغز ما، استخوان شکسته و قلب شکسته
تا این اندازه به یکدیگر پیوند خوردهاند.
در همین راستا، روی باومیستر یک دانشمند
علوم اجتماعی است که طی مجموعهای از

شاید طبیعت، با استفاده از میانبری هوشمندانه،

علوم اجتماعی است که طی مجموعهای از آزمایشهایی متوجه شد افراد پس از طرد به شکلی چشمگیر پرخاشگرتر می شوند، بیشتر مستعد فریبدادن و خطرکردن می گردند درد جسمانی بخشهای گوناگونی از مغر را درگیر می سازد. برخی از این بخشها، مسئول تعیین محل درد هستند، درحالی که بخشهایی دیگر مانند اینسولای قدامی و کورتکس سینگولیت خلفی قدامی، تجربه ذهنی درد (یعنی ناخوشایندی آن) و ایردازش می کنند. در اسکن FMIR، تیم ایزنبرگر، در آن دسته افرادی که از بازی کنار گذاشته شده بودند، هم فعالیتهایی در همان بخشها مشاهده کردند. وانگهی، افرادی که بیشترین پریشانی عاطفی را داشتند، بیشترین فعالیت مغزی مرتبط با درد را از خود نشان دادند. طردشدن ماشه همان مدارهای عصبی خود نشان دادند. طردشدن ماشه همان مدارهای عصبی را می کشد که زخم جسمانی را پردازش می کنند و آن را به تجربهای ترجمه می کنند که ما درد می نامیم.

و تمایل شان را برای کمک به دیگران از دست می دهند. او و همکارانش، دریافتند که طی طرد شدن افراد به جای آن که احساس ناراحتی کنند. از نظر عاطفی بیحس شده بودند. آنها بارها طی آزمایشهای دیگر و در شرایط گوناگون این موضوع را آزمودند اما به هر نحوی که یژوهشگران محرکهای طرد را شبیهسازی می کردند، یا عواطفرااندازهمي گرفتند، تغييري بوجودنمي آمدوهمين نتیجه بارها و بارها تکرار شد و در آخر به این نتیجه گیری ختم شد که عواطف آنها در واقع خاموش شده است. باومیستر این پدیده را «شوکِ خود» مینامد که تمثیلی است از آن بی حسیای که هنگام درد فیزیکی تجربهاش می کنیم. برای مثال، اگر دست خود را ببرید، شاید ابتدا هیچچیزی احساس نکنید؛ انگار بدن شما برای لحظهای خاموش می شود تا در برابر درد محافظتتان کند. باومیستر می گوید که احتمال دارد زمانی که طرد می شوید نیز، روانتان از کاربیافتد تا در برابر حمله درد عاطفی از شما محافظت كند.

باومیستر در آزمایشی دیگر از شرکت کنندگان خواست درباره ضربهای بزرگ بنویسند که به عزت نفسشان وارد شده، و واکنش فوریشان را بدان شرح دهند. طرد از گروه همتایان، با اختلاف زیاد، در رتبه اول نوشتههای دانشجویان بود، و پس از آن طرد از دانشگاه و رابطه عاشقانه قرار داشت. وانگهی، عواقب این ضربهها، در مقایسه با اتفاقات کوچک، پاسخهایی یکسر متفاوت در آزمایش شوندگان برانگیخته بود. احتمال بیشتری وجود داشت که آنها سردرگم و از شدت ضربه فلج شوند، و تواناییشان را برای تفکر درست و تصمیم گیری از دست بدهند. آنها احساس می کردند از بدنشان جدا شده اند؛ درست مانند زمانی که از فاصلهای دور به چیزها نگاه كنيم. جهان بهنظرشان بيگانه و ناآشنا مى آمد. اين وضعیت برزخی، بهطور معمول، بیش از چند دقیقه به طول نمیانجامد؛ در نهایت افراد خودشان را جمعوجور کرده و به یاد می آورند کیستند و کجایند.

هرچقدر هم این لحظات شوک و این ناهوشیاری مطلق، گذرا باشند، بازهم چیزی را درباره طردشدن و تعلق داشتن فاش میکنند که به طورمعمول از دیدهها پنهان میماند. ما فراتر از حیوانات اجتماعی هستیم.

ما تنها «با» دیگران زندگی نمی کنیم، بلکه «در میانِ» دیگران زندگی می کنیم. دیگران ما را در جهان قرار می دهند و جای ما را در دنیا مشخص می کنند. وقتی ما را می بینند و می شناسند، مگر هویت چیست جز عمری رشد و نمو آرام زیر نگاهها؟ مگر چیست جز مایی که به خودمان از چشم دیگران نگاه می کنیم؟ چیزی که می بینیم، آن چیزی است که آنها می بینند، یا حداقل چیزی است که می پنداریم آنها می بینند. زمانی که روی شان را بر می گردانند، زمانی که نادیده گرفته می شویم، هستی مان، می گردانند، زمانی که نادیده گرفته می شویم، هستی مان، به تعبیری، از حرکت بازمی ایستد.

با همه این تفاسیر شاید در ذهن ما است که طردشدن ذات موذی گر خود را نمایان می سازد؛ یعنی نه از طریق زُق زُق دردی که بر سرمان می کوبد و آسیبهایی که به بدنمان می زند، بلکه از طریق ذهن مان. نادیده گرفته شدن در ذهن زنده می ماند، و از تخیلات مخدوش ما تغذیه می کند. برای آن که خودتان را منزوی بدانید، باید بارها و بارها طرد شده باشید، حتی اگر کسی در واقع طردتان نکرده باشد.

باید طردکننده و طردشونده همزمان وجود داشته باشند؛ این گونه است که طردشدن درنهایت به ما آسیب میزند؛ با مجبور کردن ما به آسیبزدن به خودمان، و وادار کردنمان به همدستی در این عمل بیرحمانه.



### خشم بدون اقتدار، حماقت است ...

#### زهرا پوراسدی

کارشناسی ارشد روانشناسی بالینی، خانواده درمانی دانشگاه علم و فرهنگ مدت زمان مطالعه: ۵ دقیقه

#### پرخاشگری در کودکان

نخستین اعمال پرخاشگرانه در کودکان به صورت گاز گرفتن، پاره کردن و نابود کردن ظهور مییابد. کودک در دورهی دهانی، پستان مادر را در صورتی که به موقع ارضا کننده نباشد، یک تهدید میداند و با منبع تغذیه خود رفتاریرخاشگرانه پیدامی کند.

هرچند میل به تملک بدن مادر تنها با مقاصد پرخاشگرانه صورت نمی گیرد و بیشتر از سر اضطراب است، اما کودک مضطرب، اغلب اضطراب را با پرخاشگری نشان می دهد. درست زمانی که امنیت جای اضطراب را برای کودک بگیرد، مادر شاهد کاهش رفتارهای پرخاشگرانه خواهد بود. در واقع هر چه عشق و امنیت در روابط بین کودک و والد قدرت مندترشود، رفتارهای پرخاشگرانه کمترمی گردد. در هر صورت ما چه بخواهیم و چه نخواهیم، شاهد ابراز خشم کودکانمان خواهیم بود؛ آنچه اهمیت دارد طریقه ابراز آن است.

#### ابرازخشم

در برخی از فرهنگهای غربی به دلیل آسان گرفتن تربیت فرزندان، برخی از پدر و مادرها و مربیان مهد کودکها فکر می کردند که اگر خشم کودکان هنگام بروز آن بیان شود، خوب است. آنها به کودکان توصیه می کردند خشم خود را با جیغ زدن، گریه کردن و غیره ابراز کنند. اما متاسفانه این

برنامه به درستی کار نکرد. چرا که هرگاه کودک خشم و خشونتش را نشان میدهد. انگار اتفاقی برای او رخ داده و دفعهی بعد راحت تر و شدید تر عصبانی می شود. به این مثال توجه کنید: اگر ما به فرزندمان اجازه دهیم خشمش را نشان دهد و خود (ایگوا) -که مسئول رفتار درست اجتماعی در ماست - هنگام ابراز خشم، مورد غضب و خشم بزرگسالان قرار بگیرد، به احتمال زیاد اتفاق بعدی که رخ می دهد، آسیب به خود کودک است.



درواقع هنگامی که به کودک گفته می شود، آزادانه خشم خودش را ابراز کند، درست مثل این است که به او چندین توپ بدهیم بدون اینکه زمینی برای بازی کردن داشته باشد!

در اینجا آزاد بودن یک سوتفاهم است؛ چرا که فرهنگ میگوید آزادی اینچنینی پادزهری برای سرکوب و واپسزدن است. اغلب کودکانی که آزاد بزرگ میشوند، در سن چهل سالگی یا پنجاه سالگی هم ممکن است خشم خود را مانند زمانی که در مهدکودک بودند ابراز کنند. در این حالت او قوی ترنشده است، بلکه بخاطر آن خشم انفجاری تحقیرمی شود.

در فرهنگ شرق، به خصوص فرهنگ کهن هندو، از طریق اسطورهها، شاهد تربیت متفاوتی از غرب خواهیم بود. به طور تقریبی، سر در همهی خانههای بالی، نقابهایی خشمگین، عصبانی و ترسناک از سنگ کنده کاری شده وجود دارد. این نقابها را اغلب، نوجوانان میسازند. آنها مثل آمریکاییها این انرژیهای خشمگین را در بازی فوتبال به سطح نمی آورند یا مثل اسپانیاییها به گاوبازی نمی پردازند، بلکه این انرژی را در هنر ابراز می کنند. آنها می توانند در جنگ، بی رحم و عصبانی باشند اما در زندگی روزمره خیلی کمتر از ما خشونت دارند.

#### راهکاری برای ابراز خشم

بیکرروشی٬ می گوید: در تمرکز، می توان به خشم اجازه ی حضور داد: تا جایی که کل بدن مادی در خشم شعله ور شود: در این مدت شخص نه درحال ابراز خشم است و نه آن را سرکوب می کند. سپس هنگامی که تمرکز پایان می پذیرد، شخص اختیار دارد که عصبانیتش را ابراز کند یا این کار را انجام ندهد...به طورکل، می توانید خشم تان را به شکل کنایه و طعنه در طول بیست ثانیه آن هم هنگام شنونده پس از گذشت پنج سال همچنان آن را به یاد داشته باشد. شخصیت شما می تواند راه حل مناسبی پیدا داشته باشد. شخصیت شما می تواند راه حل مناسبی پیدا داشته باشد. شخصیت شما می تواند راه حل مناسبی پیدا در تیب به خشم تان را همراه با شوخ طبعی ابراز کنید. به این در وان تان دچار فروپاشی نشده است. آموزش این روش به روان تان دچار فروپاشی نشده است. آموزش این روش به کودکان بسیار موثر و کاربردی است.

1-Ego Y-Baker Roshi



### رکاپ در در صهی حقیقت زندگی، نه در رقابت با زندگی

#### سييدهفخاري

گارشناسی ارشد روانشناسی بالینی، خانواده درمانی دانشگاه آزاد اسلامی



"مامان ببین چقدرمحکم رکاب میزنم! بابا ببین چقدرقدم بلند شده! مامان موهای من بلندتره یا تو؟! بابا من قویترم یا داداشم؟!"

این جملات پرتکرار بیانگر تلاش کودک برای استقرار عزت نفس است... عزت نفس ظاهری با جنبههای بدنی برای گرفتن تایید والدین: زیرا همه چیز در دنیای کودک باید عینی و قابل لمس باشد، پس کودک میپرسد "مرا بخاطر تواناییهای ظاهری ام میپذیری و دوستم داری؟". این حکایت یک کودک عادی در روال رشد عادی تا قبل از نوجوانی است. حال آنکه جامعه کنونی ما زنان و مردان بزرگسالی دارد که در راستای تایید دیگران عزت نفس خود را تکمیل می کنند؛ گویی تفکر انتزاعی وجود ندارد و در همان سطح رشد عینی باقی مانده است...چرا و چگونه؟

ازدواج، تحصیلات، پول وزیبایی همگی ارزشهاو آرمانهای تعریف شده اجتماع و فرهنگ هستند. اما چرا چنین ارزشهای اجتماعی و فرهنگی جهان شمول اند؟ چون تایید را به ارمغان می آورند...و کجای این تایید طلبی مشکل است؟! مگر این پذیرشجویی، رضایتمندی را به دنبال نخواهد داشت؟! مشکل از جایی آغاز می شود که «دیگری»ها ملاک سنجش عیار ما خواهند بود و غم انگیز است که دربرخی، این تایید طلبی تازمان مرگ ادامه می یابد. وای اگر قد بلند و رکاب محکم کودکی، والدین را راضی نکند، کودک درمانده تا پایان عمر همواره به دنبال تایید و پذیرش از «دیگری«ها خواهد رفت؛ حتی اگر والدین زیرخروارها خاک هم بروند، این کودک به دنبال تایید تایی نیر خروارها خاک هم بروند، این کودک به دنبال تایید تایی نایان می دودومدام در این فکر است که «ای دنیا آیامن خوب پایان می دودومدام در این فکر است که «ای دنیا آیامن خوب

رکاب میزنم؟ از من راضی هستی؟»... آری چنین افرادی، پیشرفت را از سراب تایید دیگران میجویند، نه از چشمهحقیقت اصیل درون....

فرهنگ بی قص گرایی، مولد نقص و شرم در کودک است. والدین سختگیر و پرتوقع یا از کودک یک ویترین به دیگران عرضه می کنند تا عزت نفس خود را تکمیل کنند یا با القای احساس کم و ناکافی بودن، حقارت را در او شکل می دهند. قطع به یقین این احساس حقارت از درون خود والدین نشأت می گیرد که آن را به کودک منتقل می کنند و البته که والدین خودشیفته - خودمحور - فرزندانی بهتر از خود پرورش نخواهند داد و نهایت پنجره ی دید کودک به دنیا، آدمها و خودش این چنین خواهد بود: «اگر.... به دنیا، آدمها و خودش این چنین خواهد بود: «اگر....

این قید و شرطها آدمی را دراحساس نقص و شرم غرق می کند و به فکر چاره می اندازد تا خود را از این احساس نجات بدهد؛ اما چه چارهای از چاره ای از جنس انکار، اغراق و نمایش گری. اینجاست که او با خود می گوید: «اگر به جلوههای بیرونی زندگیم رنگ و لعابی بدهم، دوست داشتنی، موفق و البته مورد تایید خواهم شد. اگر زندگی عاطفی، زندگی شغلی و تحصیلی، نوع فرزندپروری من و حتی مرگ من، باشکوه باشند، آن موقع است که دوست داشتنی هستم» ... و ما چه غافلیم از آن که این

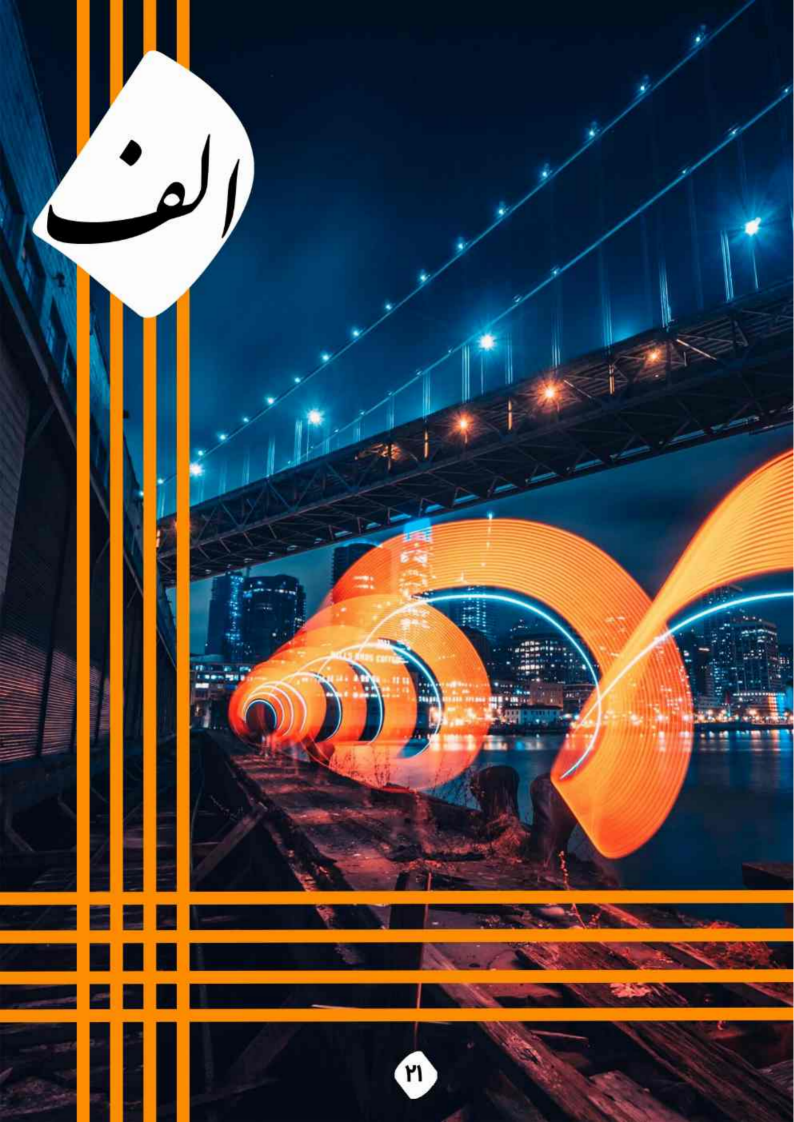
نقص و شرم درونی تا ابد در ما لانه کرده و هرچه بیشتر لایه به لایه روی آن را بپوشانیم نه تنها از بین نخواهد رفت بلکه پوست کلفت تر از دوران کودکی، در مواقع شکست و ناکامی، ما را زمین میزند...

در جوانی، جان گرگت را بگیر

وای اگر این گرگ گردد با تو پیر ...

ما همانند یک یاندول شدهایم که از خودکم بینی تا خودبزرگ بینی در نوسان هستیم... اگر تایید باشد، با شاه هم فالوده نمیخوریم، و اگر تایید نباشد، ویران و شكست خورده ترينيم... پس كجاي اين تاييد طلبي از دیگران، اصیل است؟ تا چه اندازه باید برای ندیدن این احساس نقص و شرم درونی تاوان بدهیم؟ چرا اضطراب مرگ و بیماری، ترس از ورشکستگی و ضرر مالی، ترس از چروک شدن پوست و پیری، و دیگر مشکلاتی که رنگ و بوی ناامنی و ناکامی دارند برای برخی جزیی از فرآیند عادی زندگی تلقی می شوند اما برای برخی دیگر فاجعهی هستی اند؟! تا کی عشق، پول، رقابت طلبی و جاه طلبی چارهی من باشد؟ من کیستم و چه میخواهم؟ آیا یک خود غیر واقعی و نمایشیام؟ آیا چارهی دیگری نیست؟! چاره، رسیدن به ساده ترین مفهوم سلامت روان است: «من به عنوان موجودی ناقص، دوست داشتنی هستم». اگر آدمها به «آدم بودن» خودشان اعتراف کنند، خود را «جایزالخطا»، «جایز النقص» و جایز به شکست خواهند دید و با رسیدن به این باور، بزرگترین لطف را به جامعهی بشری می کنند؛ زیرا از طریق این باور، جهان را با هر کم و كاستى، واقعى و آدمها را با هر عيب و نقصى ارزشمند خواهند شمرد. همین پذیرش احساسات اصیل انسانی، سرپوشها و نقابها را کنار میزند و حقیقت انسانی درون را نمایان خواهد کرد... و اما حقیقت چیست؟ حقیقت، یک کودک ۵- ۶ سالهی تنها و لرزان، درون یک بزرگسال ۵۰ سالهی تنها اما موفق است؛ کودکی که نیاز دارد، دیده و پذیرفته شود و احساس نقصی که سالها به ناحق به یدک کشیده است را خنثی کند؛ کودکی که دوست دارد مورد احترام قرار بگیرد و از او درخواست شود تا رکاب بزند؛ رکاب در عرصهی حقیقت زندگی، نه در عرصهی رقابت با زندگی...و آری، این است داستان دردناک بشر برای آدم شدن....درد آدمیزاد از نبود عشق و پذیرش است و هرگز تقلا برای موفقیت و پیشرفت مرهم نخواهد بود؛ مرهم از پذیرش زخمهای درون برمىخيزد...







## ازفرهنگ آبروتافرهنگ قربانی؛ زوال یا پیشرفت؟

#### علىاحمدي

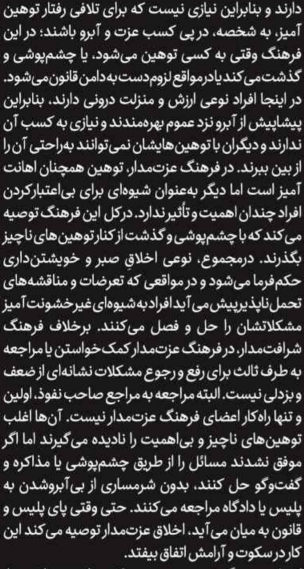
۷ کارشناشی ارشد روان شناسی بالینی دانشگاه شهید چمران مدت زمان مطالعه: ۷ دقیقه

بردلی کمبل، استاد جامعه شناسی دانشگاه کالیفرنیا، و جیسون منینگ، استاد جامعه شناسی دانشگاه ویرجینیای غربی، در مقالهٔ تأثیرگذاری که در سال ۲۰۱۴ در ژورنال جامعه شناسی تطبیقی منتشر کردند، سیر تحول فرهنگ اخلاقی را بررسی کردند. آنها ادعا می کنند جامعهٔ مدرنِ امروز درحال تجربهٔ دومین گذار در فرهنگ اخلاقی است. فرهنگ اخلاقی هر جامعه بیانگر حدود و مرزهایی است که مشخص می کنند چه چیزهایی توهین آمیز و مناقشه برانگیز است و چه واکنشهای خاصی در اختلافات و موقعیتهای توهین آمیز ضروری و پذیرفتنی است. در هر موقعیتهای توهین آمیز ضروری و پذیرفتنی است. در هر درهٔ تاریخی، تلقی متفاوتی از توهین و تعارض وجود دورهٔ تاریخی، تلقی متفاوتی از توهین و تعارض وجود داشته و بر این اساس افراد جامعه، هنگام مواجهه با آنچه توهین آمیزیاغیراخلاقی تلقی می شده است. به شیوههای توهین آمیزیاغیراخلاقی تلقی می شده است. به شیوههای گوناگون واکنش نشان می داده اند.

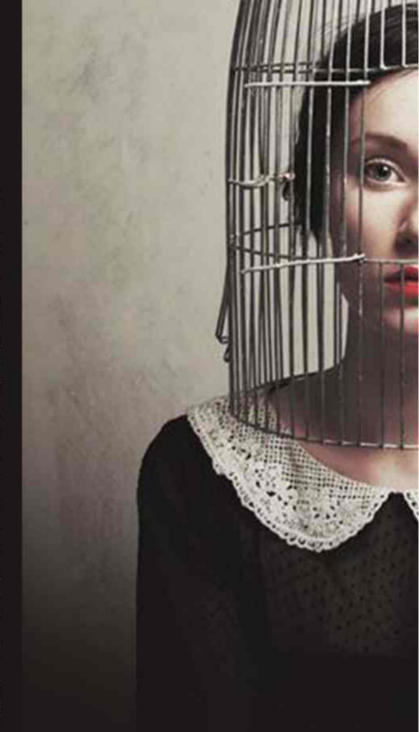
اولین دورهٔ گذار در قرن هجدهم و نوزدهم میلادی رخ داد:
در این دوره جوامع غربی از فرهنگی که بر مدار شرافت
میچرخید به سوی فرهنگی عزتمدار حرکت کردند. در
فرهنگ شرافتمدار، افراد پیوسته در جست وجوی اعتبار و
آبرو بودند و باید آن را کسب می کردند. به همین دلیل،
اشخاص به توهینها بسیار حساس بودند و گویی هر
توهینی ممکن بود دارایی معنوی فرد را بر باد دهد. در
وضعیتی که نهادهای قانونی مقتدری وجودنداشت (اگرهم
وجود داشت تنها با زور بازوی بدون منطق)،افراد به شخصه

وارد عمل می شدند و تلافی می کردند تا مبادا لکه ی ننگی بر دامن شان بنشیند. نیاز به چنین واکنش های پر خطری باعث می شود که شجاعت و بی باکی در فرهنگ شرافت مدار اهمیت پیدا کند. تلافی نکردن و انتقام نگرفتن به خودی خود نوعی ضعف اخلاقی است، بنابراین در فرهنگ شرافت مدار فرد نه برای انتقام که برای پرهیز کردن از آن ملامت می شود. در این فرهنگ، آستانه ی تحملِ پایین نوعی فضیلت است نه رذیلت، تا جایی که اغلبِ اوقات توهین های بی اهمیت که ناظران بیرونی آن اغلبِ اوقات توهین های بی اهمیت که ناظران بیرونی آن را ناچیز می دانند با خشن ترین واکنش روبه رو می شود. اگر چه خلاً نهادهای قانونی در شکل گیری این فرهنگ





کمبل و منینگ توضیح میدهند که چطور در زمانهی ما، فرهنگ عزتمدار در حال تغییر شکل بهسوی فرهنگ اخلاقی جدیدی است. وضعیت کنونی از نظر آنها سرآغاز «فرهنگ قربانیمدار» است. با افزایش تنوع اجتماعی و مسائل فرهنگی گوناگون، افراد نیاز دارند تا برای رسیدن به موقعیت برابر، قربانی بودن خود را هرچه بیشتر ابراز کنند تا در دادگاه رسمی و یا اذهان عمومی پیروز باشند. شبکههای اجتماعی و تکنولوژی های نوین موجب می شود قدرت افراد برای این امر بیشتر نیز شود. فرهنگ قربانی مدار ترکیبی از ویژگی های موجود در فرهنگ شرافت مدار و عزت مدار است. افراد در این دوره همچون فرهنگ شرافت مدار نسبت



مؤثر است، اما در جایی که فرهنگ شرافت مدار رواج پیدا کرده باشد، افراد حتی در صورت وجود مراجع قانونی و مقتدرهم برای رفع اختلافاتشان به قانون مراجعه نمی کنند، زیرا شجاعت و تهور تبدیل به ارزش شده است و اتکا به دیگران برای حل مشکلات نوعی بزدلی تلقی می شود و جایگاه اجتماعی را متزلزل می کند.

اما رفته رفته، با افزایش اقتدار دولتها و نظم و اتکا به مراجع قانونی وهمچنین رشد تجارت ونیاز به اخلاق، فرهنگ شرافت مدار درغرب مدرن و درمیان طبقات متوسط و بالای جامعه به فرهنگ عزت مدار تغییر شکل یافت. درفرهنگ عزت مدارفرض براین است که همه ی افراد پیشاپیش منزلت و شأنی انسانی

به توهینها و تعارضات و مناقشات حساسیت بالایی دارند. آنها بسیار زودرنجاند و نسبت به توهین هوشیار. البته در این فرهنگ، همچون فرهنگ عزت مدار، به طور کلی از انتقام جویی شخصی پرهیز می کنند تا کار به مداخلهی قانون یا طرفهای ثالث بکشد. اما گاهی این طرف ثالث، به عنوان استراژی ای برای افزایش تأثیر گذاری، افکار عمومی است. در فرهنگ قربانی مدار تأکید بر ویژگیهای قربانی روشی است برای جلب همدلی. افراد به شکل روزافزونی کمک و حمایت دیگران را طلب می کنند و با نشان دادن ستمی که بر آنها رفته شواهدی ارائه می کنند که شایستهی احترام و حمایت بیشتری هستند. در فرهنگ قربانی مدار شرایط به گونه ای رقم می خورد که تمایز میان نابرابریهای بزرگ و مناقشات می خورد که تمایز میان نابرابریهای بزرگ و مناقشات

کوچک کمرنگ میشود. در این وضعیت با قربانیان زیادی طرف هستیم که سعی می کنند خود را یک قربانی بزرگ جا بزنند. حال جای بحث است که فرهنگ قربانی مداریک پس رفت تلقی می شود و یا پیش رفت؟ در پایان باید گفت که به نظر می رسد جامعه کنونی ما به

در پایان باید گفت که به نظر می رسد جامعه کنونی ما به جای گذار ازهریک از دورههای فوق الذکر، دست به ملغمه ای از این فرهنگها زده است و به رویکردی سه گانه تبدیل شده است؛ لذا پیشنهاد می شود رویدادهای جامعه کنونی از رفتارهای کودکان دبستانی در مدرسه تا وقایعی که در هر از گاهی در رسانه ها تیتریک و هشتگ می شوند و بعد به سرعت فراموش را بسنجیم.





### نمایش مکانی برای پیشرفت

#### مرسده عيني

کارشناسیمهندسیمعماری دانشگاهشهیددکترشریعتی مدت زمان مطالعه: ۱۰ دقیقه

#### سکانس یک-دهکده باستانی-زمانی دور در تاریخ بشری

نمایش، روح قالب اولین گردهماییهای بشری است.
بشر به معنای انسان امروز برای دیدن دنیای بیکران
اطرافش قبل از هرگونه پیشرفت سختافزاری،
احساس نیاز برای پرورش قوهی خیال و توهم خود را
داشت. هر خاطره از کنار آتش یک تجربه موفق برای شکار
فردا بود و قصهی پیرترها خبر کشف سرزمینهای
دورافتاده و مردمان دیده نشده را میداد. اینگونه بود که
زودتر از هر وسیلهی ارتباط جمعی، ذهن بشر بعد از
هرجلسه اجتماع به دور آتش، به صورت مجازی با خاطره
ای مشترک و جهانی فراتر از دیده های خود آشنا می شد.
پای این عنصر به سرعت به اولین جوامع در حال توسعه و
پای این عنصر به سرعت به اولین جوامع در حال توسعه و
مدنی باز شد و در قلب نیایشگاه خدایان عصر کهن جای
گرفت تا جایی که افسانه هایی از نوع ایلیاد و ادیسه هومر
نقل هر روزه این محافل شد.

#### سكانس دو-آمفي تئاتر هردئون-۱۷۴ پس از میلاد

به ابتکار یونان باستان صحنه ای مفصل برای نمایش زندگی در حضور جمع بیشتری از مردمان شهر فراهم شد و آمفی تئاتر هردئون در دامنهی کوه به دست مردم باستان ساخته شد. این صحنه مبارزه انسان در برابر انسان معنی واقعی نمایش را تغییر داد و در این مکان هرشب دو دسته نمایش به روی صحنه میرفت؛ یکی در

پایین ترین سطح بنا میان انسانهای دورافتاده از پیشرفت، ثروت، نشان و افتخار خانوادگی که در میان نسل کشی خودکرده و بردگی ناخواسته بودند و دیگری در سطوح میانی و بالایی جامعهی منتظر روی سکوها که نه فقط برای نظارهی نمایش، که خود برای نمایش داراییها و تواناییهای به روز خود دورهم جمع شده بودند. این بزرگترین گردهمایی از نمایش خویشتن در گردآب تفاخر و تقابل طبقات مختلف جامعه بود که به دلیل اهمیت تجمع نوع بشر در جهت پیشبرد اهداف و آمال با به خدمت گرفتن تکنولوژی روز، به اثربخشی این قدرت مردمی با هدفی مشترک یاری می رساند.

#### سكانس سه-حوالي چهارراه تئاتر شهرتهران-عصر حاضر

صحنهی نمایشِ زندگی جاری در تهران، امروز بار دیگر به رسم گذشتههای دور از سالنهای تئاتر شهر به عرصه خیابانها آمد و داستان توهم مشترک بشری در خیابان تکرارشد.

تئاتر شهر مرکز تلاقی جبههی روشنفکر دانشگاه با طبقه متوسط جامعه شهرنشینی در تهران مزین به اثری فاخر از معماری نام آشناست: طرح همان ایده گردش به دور صحنه با ستونهایی برافراشته به دور این نمایش است گویی که ستون ها سقف را به دست گرفته و تا ابد در این دور می گردند. در اطراف تئاتر، جوانان جویای نام، بی خبر



احوالات دنیا برای پیشرفت چشم به درهای ورود و خروج به دنیای رنگانگ تئاتر بستهاند و در سرودی هماهنگ و جمعی سه تا هفت نفره روی نیمکت های بتنی بجا مانده از عصر بتن را با نوای سازی از دورههای پیشین و عکسی به یادگار با گجتهای نوظهور در هم می آمیزند.

یک در پشت ساختمان جایی گوشه و دنج رو به روی درهایی که به سالنهای زیرزمینی و کوچکتر تئاتر شهر راه دارد و در اصلی کنار باجه کوچک بلیط فروشی که دروازه به دنیای جدید و مسیری برای رسیدن به کافه در طبقه زیرزمین است. تصویر هنرمندان در این فلک دوار شما را به يلكانها هدايت مي كند؛ اين سالن هرچند هنوز هم هزارتویی از فضاهای کشف نشده و طبقات مخفی فوقانی و درهای خروجی یشتی است که از خاطرهی عبورو مرور بازیگران و دورهم خوانی نمایشنامهها آکنده شده است و هنوز صدای مکبث و اتلو و گروتسکی بر تبار شناسی دروغ و تنهایی از جرز فضاها به گوش میرسد. این بنای مدرن نقطهی عطف تمام ساختمانهای مسکونی و تجاری و اداری خیابان انقلاب به شعاع پانصد متر در اطراف است و از نظر قدمت نه به دورهی لالهزار و سعدی و مرحوم سعدی ارسیده نه در بحبوحه دورههای گمنام بعدی، کپی ضعیفی از ساختمانهای مشهور با طرح زاها حدید است. معاصر با تئاترشهر در چهارراه ولیعصر در آغاز دوره مدرن؛ رنگ و بویی تازه و ساختمان هایی نو نوید ورود به عرصهی شناخت وجهی تازه از هویت آدمی را فاش می کرد؛ اما فاصله پیش رفت واقعی تا توهم آن را نه در فلسفه ویتگنشتاین ۲ که در میانهی همین عناصر پسامدرنیستی تهران ۱۴۰۰ می توان جست و جو کرد. این فیلسوف بدبین به ایده پیشرفت به نوعی ماهیت واقعی این کلمه را در ترجمهی تمدن امروزی به چالش کشیده است. آیا رفته رفته جهان امروز پیش تر میرود یا به واقع "ماهیت پیشرفت این است که هر چیزی بیش از آن چیزی که هست دیده می شود؟."

پرسش اصلی این است که ساختمانها در خدمت ما هستند یا ما برای آنها سرمایش و گرمایش و سبک زندگی خود را تغییر داده ایم؟ آیا بعد از انقراض دوره أرسیهای بلند و شیشههای رنگی که وقت و زمان را به ما نشان میدادند، حال دورهی آن فرا رسیده که ساعت را الحاقيهي ناشيانه بنا كنيم پيش از آنكه ديوارهاي بلندي که به دور خود کشیدهایم ما را علاوه بر نعمت خورشید از فضیلت دانستن وقت روز و شب محروم کنند. به نظر میرسد در این دوره که کایپتالیسم نقل محافل عصر نو شده است، ساعتی برای محاسبه سود و زیان ناشی از از دست دادن هرچیز که داشتهایم و غلو در هر آنچه با به پیش رفتن زمان بدست آوردهایم باقی نمانده است، این را تغيير فرم واحساس وبروكف ونما وستون ساختمانهاي بالا دستی تئاتر شهر که نماد تفاخر سنگهای بهتر و ورودیهای پرهزینه تر و مجسمه های عصر حجری است به ما گوشزد می کند. کما اینکه در پایین دست این نقطه مركزي تهران نيز وضع بهتر از اين نبوده و پيشرفت همراه با سقوط طبقهی متوسط به فقر و کاهش کیفیت و تقلید کورکورانه و پی دلیل از ساختههای پی تدبیر همسایههای

این است که خط خیابان و ساختمانهای با ارزش دهه هه خیابان انقلاب و ولیعصر این نکته را یاد آور می شود که دوره ی مدرن در همان دهه ی پنجاه به اوج رسیده و اکنون دوره ی آن به سرآمده و بهتر است تغییری در جهت پیشرفت و غلبه ی تفکر پیش از ساخت در هر بنا و نوسازی بنیادین در ارگانهای مرتبط بر ساخت سکونت گاه داشته باشیم، نه صرف اینکه با حذف نام مسکن از وزارتخانه راه و شهرسازی، مفهوم نیاز اساسی بشر به خانه را نادیده بگیریم.

تجربه ویروس تازه به دوران رسیده امروز مثالی خوبی است که نه تنها نمایشی از قدرت تخریب رو به رشد بشر در

سالهای اخیر دارد؛ بلکه ردپایی به جامانده از او است در نابودی چرخهی طبیعی جهان که پیش از حضورانسان نیز در مسیر پیشرفت قرار داشت. آیا بناهای امروزه خانههای امن بشری برای قرنطینه طولانی مدت است؟ زمان زندگی مداوم اعضای خانواده زیر یک سقف به سبب پایین بودن کیفیت به چه میزان کاهش یافته و یا چه سیستم فکری پشت پیشبرد خانه و مصالح آن بدون درنظر گرفتن شرایط خاص هر خانه و نیاز ساکنین آن وجود داشته است؟!

امروزه ابررسانه ها انسان متمدن را نماد حرکت رو به جلو معرفی می کنند اما آیا به راستی این چیزی جز توهم مشترک بشری در مجاز ذهنهای درگیر در اعتقاد به اعتلای جوامع بشری با ابزار گسترش مدرنیته، علم و یا ارزشِ سرمایه نیست؟ حال آنکه تنها با تقسیم همین اندوخته ثروت امروز به تناسب میان همگان می توان جلو روند فرسایشی افزایش طبقه فقیر و رنجبران را گرفت و پیشرفت را معطوف به رسیدگی به جهان طبیعی و پیوست به سیر رشد از تولد تا زوال کرد.

سکانس پایانی-اینجا-زمانی نزدیک در آینده تاریخ بشری به نظر می رسد که وقت آن رسیده تا سالنی نو برای اجرای تئاتر ورود به عصر جدید، در قرن ۱۵ خورشیدی ساخته شود تا بار دیگر نمایش زندگی از خیابان به صحنه تئاتر برگردد و این بار با یاری تکنولوژی، صحنه را به مکانی مناسب برای بازخوانی خاطراتِ مسیر پیشرفت و خلاقیتی نو در عرصه های در حال رشد مبدل ساخت. این مجال چه از دل ساخت یک فضای عمومی در سطح شهر و چه از طریق بازآفرینی دوبارهی پاتوق های شهری به وجود آید. می تواند خاطرهای مشترک ساخته تا این مکان در نهایت نمایش، پیشرفتی به سوی زندگی داشته ماشد.

۱- سعدی افشار

۲- برداشت آزاد از «ویتگنشتاین و توهم پیشرفت» سخنرانی روپرت رید

### مصافحه با آیندگان جستاری کوتاه در تاریخ تکامل شناختی انسان از ابتدا تا نامنتها

#### حامديكتا

کارشناشی روان شناسی بالینی دانشگاه علامه طباطبائی مدت زمان مطالعه: ۱۲ دقیقه

#### معبری به گذشته

در نیمه دوم سده ی نوزدهم و در بحبوحه ی بحثهای بسیار بین فیزیولوژیستها و زیستشناسها پیرامون اقامه دعاوی علمی وتجربی در رد یا تایید نظریه ی نوظهور تکامل داروین که آتش انقلابی جدید در انبار باروت علم نوین انداخته بود، دختربچهای اسپانیایی درحالی که مشغول قدم زدن در محوطهای اطراف املاک پدر گلوچرانش بود، با ورودی یک غار که توسط رانش مسدود شده بود، روبرو شد. غاری که باز شدنش توسط گلوچران پیر بی خبر از دنیا، دروازهای جدید را به تاریخ سرنوشت پیشین انسان گشود.

نقش نگارههای غار آلتامیرا انزاعها در مورد نحوه تکامل انسان را اززیست شناسی و فیزیولوژی به باستان شناسی و تاریخ هنر کشائید. تا پس از سالها از کشف غار آلتامیرا، متخصصان معتقد به ساختگی بودن نقاشی های آن بودند و گاوچران پیر را به جلب توجه مردم برای پول در آوردن محکوم می کردند. تااینکه بالاخره با آزمایش های دقیق، قدمت نقش نگارههای غار به ۱۸ هزارسال قبل نسبت داده شد؛ زمانی که نه تنها پول و خط، بلکه [جز در منابع دینی] هیچ نشانه ای از وجود انسان ها در دسترس نبود؛ چه برسد به جلوه هایی از ظرفیت هوشی او!

در فرانسه (که قدمت نگارههای آن به ۱۸ هزارسال میرسد)، غار دستها ٔ در آرژانتین (با قدمتی بین ۱۰ تا ۱۸ هزار سال) و در نهایت کشف اعجاب انگیز غار شووه ٔ پون دارک در فرانسه به سال ۱۹۹۴ که خبر از قدمت ۳۲ هزار سالهی هنر انتزاعی بشرمی داد، نظریهی انقلاب شناختی انسان به عنوان برگ برنده ی بقا و تضمین سلطنت او بر کلیهی مخلوقات آسمان و زمین را بیش از پیش غنی تر کرد.





تقش نگارهای غارشووه اوج هنرانتزاعی انسان باقدمت ۳۲ هزارساله

#### انسان شمارهی صفر

شش میلیون سال قبل است!!! فرض کنید اکنون در اعماق جنگلی سرسبز و دورافتاده در آفریقا، نوزاد تازه متولد شده ای از یک گونه میمون به نام استرالوپیتکوس (Australopithecus) چشمانش را به روی شما می گشاید! نوزادی که با کودکان قبلی مادرش تفاوتهای اندکی دارد: او به اهداف اعمالی که انجام می دهد می اندیشد! به او سلام کنید؛ او ممکن است جد ما باشد!

اولین گونه انسان در حدود شش میلیون سال قبل با جهش ژنتیکی از این نوع میمون راه جداگانهای را در حیات پیش گرفت. این نوع تازه تکامل یافته توانست با سرعتی بالا خودش را در جهت هماهنگی با نیازهای محیط سازگار کند و در نتیجهی جهشهای پیدرپی ژنتیکی، گونههای مختلف خود را توسعه دهد؛ طوری که در عرض ۳/۵ میلیون سال بعد نوع انسان دارای ۶ گونه ی مختلف (شناخته شده تا امروز) شد! اما کار به اینجا ختم نمی شود. بلکه اتفاق بزرگتر در ادامه مسیر تکامل منتظرماست.

#### واینک،انسان...

اکنون به ۲۰۰ هزار سال قبل رسیدهایم. در شرقی ترین قسمتهای قارهی آفریقا گونهای ظریف تر و ضعیف تر از انسان درحال شکل گیری است. گونهای که در نهایت خودشیفتگی (امروزه) نام خود را انسان خردمند ٔ گذاشته است!

گونهای که برخلاف خواهرها و برادرهای همنژاد خودش، علاوه بر اهلی کردن حیوانات و ساخت کاسه و بشقاب و ابزار شکار از توانایی منحصر به فردی برخوردار است. و آن توانایی چیزی نیست جز فراشناخت : که در برابر هم نژادهایش دو امتیاز ویژه برای او به ارمغان می آورد؛ یکی توانایی فکر کردن در مورد افکار و اعمال خودش و دیگر موجودات؛ دوم، توانایی برنامهریزی و ابتکار و داشتن استراتژی در جهت حفظ و بقای خود. این توانمندی باعث حرکت گونه ی انسان خردمند از یک جانور نسبتا ساده در سطوح میانی زنجیره غذایی به تنها سلطان و مالک بلامنازع کره زمین شد.

گونه ای که برخلاف خواهرها و برادرهای هم نژاد خودش، علاوه براهلی کردن حیوانات و ساخت کاسه و بشقاب و ابزار شکار از توانایی منحصر به فردی برخوردار است. و آن توانایی چیزی نیست جزفراشناخت به در برابر هم نژادهایش دو امتیاز ویژه برای او به ارمغان می آورد؛ یکی توانایی فکر کردن در مورد افکار و اعمال خودش و دیگر موجودات؛ دوم، توانایی برنامه ریزی و ابتکار و داشتن استراتژی در جهت حفظ و بقای خود. این توانمندی باعث حرکت گونه ی انسان خردمند از یک جانور نسبتا ساده در سطوح میانی زنجیره غذایی به تنها سلطان و مالک بلامنازع کره زمین شد.

#### جنگ برادر کشان

انسانهای خردمند به تدریج و در جهت توسعه منابع تحت سیطرهی خود و یا شاید برای ارضای حس مالکیت گرایی، از منطقه ظهورشان حركت كرده وبه تدريج تمام قارههاي كره زمین را طی می کنند و به هرجا که می رسند آنجا را برای شکونت خویش مناسب میسازند. دراین بین رویارویی آنها با خواهر و برادرهای ناتنیشان که هرکدام ویژگیهای ظاهری متفاوت وسبک زندگی خاص خودراداشتند: آنها را که قدرت "تصمیم گیری وابسته به شرایط" داشتند، در تقابل سختی برای کنار آمدن با دیگر اعضای خانواده گذاشت. گونههای مختلف انسان با وجود تشابهاتی که از نظر ژنتیک باهم داشتند، نمی توانستند آمیزش مشترکی با هم داشته باشند وصاحب فرزندی مشترک بشوند. از طرف دیگرظرفیتهای شناختی بسیار پیشرفته انسان خردمند نسبت به دیگرهمنوعانش، اورادچارحس خودبزرگبینی و سروری بر انواع دیگر کرده بود. بنابراین فرضیهی شکل گیری صلح و دوستی و همزیستی مصالمت آمیز از اساس مورد پذیرش نیست. با این وجود تنها یک راه می ماند؛ اینجا یا جای من است یا جای تو! اما برگ برنده دست انسان خردمندبود:فراشناخت!

حقیقت تلخی است که باید بپذیریم. اینکه نیاکان ما همچون غاصبان ذاتی، اعضای خانوادهی خود را در طول هزاران سال در سراسردنیا درراستای تنازع بقاسلاخی کردهاند (البته تغییرات اقلیمی و عدم دسترسی پایدار به منابع غذایی هم به کمک آن ها آمد). انقراض، بهایی بود که خواهر

و برادرهای ما برای ارتقای هوشمندی گونهی ما پرداختند. این روند تا همین ۱۳ هزار سال قبل ادامه داشت تا اینکه آخرین نسل از انسانهای غیرخردمند (فلورسیینسیس) هم به نابودی محکوم شد. اولین دستاورد انسان خردمند پس از رسیدن به فرمانروایی قلمرو پهناورش، انقلاب کشاورزی بود که موجب استقرار و یکجانشینی او با خیال راحت در جای جای قلمرویی بود که دیگرهیج رقیب تهدید کننده ای برای تصرفش نداشت.

#### نسل واسط

بشرامروزباد انستن سابقهی نظری به نسبت تیره و تاراز اجداد و نیاکانش و همچنین بهرهگیری از میراثی که با برتری جویی بلامنازعش بر جهان پیرامونش پیدا کرده راه آینده ی گونه ی خود را ترسیم کرده است. محدودیت ها و نقص هایی که جسم مادی و میرای انسان برای رشد و پیشرفت شناخت و تفکر نامیرای او ایجاد کرده او را به این فکر انداخته که به هر طریق ممکن این محدودیت ها را همچنان در راستای حفظ بقای خود درهم بشکند! بزرگترین این محدودیتها مرگ است. مرگ ارگانیزمی بزرگترین باید به فکر چاره بود. ساخت ابزارهای جایگزین بنابراین باید به فکر چاره بود. ساخت ابزارهای جایگزین برای ادامه ی کارکرد ذهن از چندین سال قبل شروع برای ادامه ی کارکرد ذهن از چندین سال قبل شروع شده و همچنان در حال پیشرفت و توسعه است. اما شاید آنچه که بیش از همه عطش سیری ناپذیرانسان به شاید آنچه که بیش از همه عطش سیری ناپذیرانسان به شاید آنچه که بیش از همه عطش سیری ناپذیرانسان به

#### میراث جاودان گونه

در ابتدا باور بر این بود که هوش مصنوعی به عنوان ابزاری برای پوشش ضعفهای انسان و وسیلهای برای کمک به زیست بهتر او باشد. تا اینکه بعدها و در جهت پیشرفت این تکنولوژی، توجه انسان به کارکردهای دیگر آن جلب شد. هوش مصنوعی می توانست کالبدی برای به ظهور و بروز رساندن میراث جاودانهی بشر باشد؛ شناخت و تفکر.

اما مشکل اساسی مربوط به همان برگ برندهای است که هوش مصنوعی فاقد آن است امانیاکان ما برایمان به ارث گذاشته اند. خودآگاهی نقطه ضعفی است که همچنان باعث تحت سیطره و کنترل بودن هوش مصنوعی به دست انسان می شود. همین نبود خودآگاهی است که توانایی شورش و رستاخیر را از هوش مصنوعی در برابر خداوندگارانش سلب کرده است.

#### چشم در برابر لنز

راه جدیدتری که پس از رویارویی انسان با محدودیتهای هوش مصنوعی در بر ابرش قرار گرفت، ساخت کالبدی مصنوعی به عنوان گهوارهای دربرگیرنده برای انسانیت

مکس تگمارک: انسان بودن در عصر هوش مصنوعی: ترجمه میثم محمد امینی: نشر نو.
 استیون هاوکینگ: پاسخهای کوتاه به پرسشهای بزرگ: ترجمه مزدا موحد: نشر نو.

لارس اسونسن؛ فلسفه تنهایی؛ ترجمه خشایار دیهیمی؛ نشر نو.

### دررثایمهرگان

#### اميرحسين فرازمند

کارشناشی ارشد مشاوره خانواده دانشگاه علامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۴ دقیقه

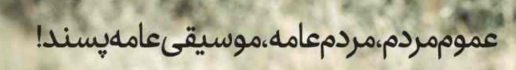
بسیاری از متفکرین، باستانشناسان و مورخین، تمدن ایران باستان را حاصل سازگاری، هماهنگی و همرنگی هوشمندانهی انسان ایرانی با طبیعت بوم ایران میدانند. لذا ویژگیها و جوانب مختلف تمدن ایران باستان، رنگ طبیعت دارد. جشنها، آئینها، اعیاد و مناسبتهای مجموعهى تمدني ما نيز تابع اصل فوق بوده و هارموني و همگنی عمیقی را با محیط طبیعی این سرزمین نشان می دهند. بنابراین جشنهای ایرانی را نباید یک قرارداد مصنوعی اجتماعی و یا مراسم تحمیلی-سیاسی دانست؛ که اگر اینگونه بود، در پیچ و خم تاریخ و پس از برگزاری های کسل کننده، به زباله دان تاریخ می پیوستند. مناسبت این جشنها، نه تولد این پادشاه و نه فتح آن قیصر، بلکه جشن طبیعت است و بس. از اینروست که ماندگار هستند و جاوید؛ حتی اگر به عمد و یا به غفلت، مورد بی مهری سازمان یافته و یا اتفاقی قرار گیرند. از جمله بزرگ ترین و ماندگارترین این جشنها، نوروز است و متعاقب آن مهرگان، سده، یلدا و... (برخی عدد آن را فراتر از هفتاد جشن ذکر کرده اند). مهرگان پس از نوروز، بزرگترین و مهمترین جشن پارسیان بوده که در «مهر روز» برابر با ۱۶مهر ماه برگزار می شده است. مناسبت این جشن جدا

شدن از فصل گرما و استقبال از دورهی سرد سال بوده که همراه با دوستی و مهرورزی با طبیعت و همنوعان بوده است. این جشن نمادی از انس و الفت ایرانیان با طبیعت میباشد. هماکنون، هممیهنان زرتشتی در مهرگان به نیایش گاهها رفته و با تهیهی تغذیههای سنتی از یکدیگر پذیرایی میکنند. ایشان با سخنرانیهای ملی و آئینی، سرود و شعر مهرگان را به شادی برپا می دارند تا تمدن و آئین ایران باستان همسو با تغییر فصول و رنگ در رنگ شدن طبیعت، ماندگار بماند...









#### صباخاوندگار

🧀 دانشجوی کارشناسی زبان و ادبیات ترکی استانبولی دانشگاهعلامهطباطبانی مدت زمان مطالعه: ۲۵ دقیقه

«موسیقی سادهترین و خالص ترین هنرهاست که توصیف کنندهی هیجانات و محرک ذوق هنری و حس زیباپرستی و ترجمان احساسات، به دور از سودجویی است.» ا



دانشگاه هاروارد، کمبریج،

ایالت ماساچوست، ایالات متحده ی امریکا ۲

سخنرانیسالانهباموضوعهنروادبیات،سالتحصیلی۱۹۲۵ صدای همهمه ی دانشجویان عجول و کنجکاو درمجلل ترین آمفی تئاتر دانشگاه هاروارد، گویی میهم ترین موسیقی سال ۱۹۲۵ بود. دانشجویان از هر گوشه ی تالار سرک می کشیدند تا بتوانند مشهور ترین چهرههای هنر، نشسته در لژ اختصاصی را رویت کنند. تی اس الیوت ایگور استراوینسکی آ، پل هیندمیت ه، آرون کوپلند آ، ای ای کامینگز ۱٬ پیرلوئیجی نروی ۸٬ لئونارد برنستاین ۱٬ و اورهان پاموک از جمله چهرههایی بودند که در همان سالها و پاموک از ایشان به سالهای بعدی قرن بیست و بیست و یکم، از ایشان به عنوان استاد مهمان دعوت به عمل آمد تا علاوه بر نطق سخنرانی های تاریخی، پاسخگوی اذهان پر دغدغه ی

دانشجویان باشند. هنگامی که یکی از تاثیرگذارترین آهنگسازان قرن بیستم، ایگور استراوینسکی، قدم به صحنه گذاشت؛ گویی سکوت بر فضای هنری سال ۱۹۲۵ حاکم شد. هزاران، بلکه صدها هزار مخاطب خاص و عام، با دیدگانی خیره و پرسشگر، سرایا انگیزه و اشتیاق، آماده برای شنیدن اندیشهها و دستاوردهای این آهنگساز بزرگ بودند. وی سخنرانی خود را اینگونه آغاز می کند: " برای من افتخار بزرگی است که کرسی استادی هنر و ادبیات چارلز الیوت نورتن"امروز به من اختصاص داده شده...". ۳ آیا برای حضار بازهم یک نطق آرمان گرایانه، محتاطانه و عاری از لحاظ کردن ارزش و لیاقت مخاطب برای دانستن حقیقت. ساخته و پرداخته شده بود؟ گوش دانشجویان گرفته تا دیگر مخاطبان از میان اقشار مختلف مردم، تا به آن لحظه با این قبیل سخنرانیها پر شده بود. استراوینسکی، این مسئله را بهتر از هر شخص دیگری میدانست. وی تا پیش از این روی صحنهی کنسرت و تالارهای مختلف، مقابل عموم مردم ظاهر شده بود. او آگاه بود که دانشجو، از همان مردمی است که آنچنان در زندگی روزمره غرق شدهاند که هرلحظه از خود دور و دورتر می گردند. فقط تنها تفاوت دانشجویان با مردم همین است که هنوز برای کنکاش و تحلیل خود و پدیدههای

اطرافشان، ذوق و حوصله بخرج می دهند.

به همین منظور، حقیقت، توسط آهنگساز روس، به شکلی هنرمندانه هارمونیزه شد. دانشجویان به عینه شاهد وقوع یک پدیده ی هنری در قالب بوطیقا البودند. و چه کسی بهتر از یک دانشجو قدرت درک، بررسی و مطالعه ی کاری را دارد که قرار است انجام شود؛ جز این که همین قشر جویای تغییر، بهتر از هر فرد دیگری متوجه اطراف خود است؟ زمان و مکانی که استراوینسکی سعی در توضیح مفهوم موسیقیاییاش داشت، برای آنها در توضیح مفهوم موسیقیاییاش داشت، برای آنها آشناترین مولفه ی زندگی بود. انگیزه ی نامحدود ایشان برای شنیدن ناگفته ها، چه در باب هنر باشد، چه هنر برای موسیقی، مسبب سکوت پر اشتیاق ایشان در آمفی تاتر شده بود.

#### هنر، موسیقی، هنر موسیقی.

بزرگانی که در آن تالار حضور داشتند، همپای دیگر دانشجویان به درستی میدانستند که موسیقی هنری است واقع در زمان، کما اینکه نقاشی هنری است واقع در مکان. هنری که مستلزم زمانمداری است، هنری که یک وسواس فکری نسبت به قاعدهمندی دارد، بیش از هنرهای تجسمی که در فضا و مکان مجسم میشوند، در معرض دگرگونی است. موسیقی، چه از جریان متعارف زمان پیروی کند، چه خود را از آن جدا سازد، یک ارتباط خاص، یک تقابل انکارناپذیر با مولفهی زمان دارد.

دانشجو این ارتباط و تقابل را نفس می کشد؛ اساس زندگی خود را آشکارا ضرب آهنگ قرار داده و حتی هنگام تلاش برای نادیده گرفتن نظم زمانی، درگیر زندگی در زمان است. از این رو با موسیقی عجین می شود. آنگاه که آواها در ژرفای سکوت غرق شده باشند، وی زیر لب زمزمه می کند. شاید یک نغمه متضاد، شاید یک نغمه ی مشابه؛ ذهن آزاد است که خلاقانه به نغمه سرایی بیردازد.

این گونه است که استراوینسکی با توجه به تجربیاتش شرح میدهد: "...موسیقیای که بر پایهی زمان واقعی شکل میگیرد، عموماً تحت سلطهی اصل تشابه است. موسیقیای که از زمان ذهنی پیروی میکند با اصل تضاد پیش میرود... خود من همیشه معتقد بودهام که، در کل،

با اصل تشابه پیش رفتن رضایت بخش تر است تا با اصل تضاد. بدین ترتیب موسیقی آنجا استحکام می یابد که تسلیم فریبندگی های تنوع نشود. آنچه را که موسیقی در غنائی تردیدبرانگیز از دست می دهد در صلابتی واقعی به دست می آورد. ... " دانشجویان هم چنان در سکوت نظاره گر و شنونده بودند. اما نه به این معنا که افکارشان برای ساعاتی از پردازش اطلاعات باز ایستاده باشد. هر جمله ای که آهنگساز مشهور با انتخاب دقیق واژگان بیان می کرد. حاصلش تحلیلی عمیق و به دورازنتیجه گیری های سطحی در ذهن پریشان آنها بود. به نظر می رسید که بعضی از ایشان در همان لحظه، در ناحود آگاه خود، نغمه یا ترانه قطعه ای را مرور می کردند که وقتی صبح آن روز با

بعضی از ایشان در همان لحظه، در ناحودآگاه خود، نغمه یا ترانه قطعهای را مرور می کردند که وقتی صبح آن روز با

شتاب از خیابانها می گذشتند، شنیده بودند.
هیچ یک از ایشان نمی توانستند بگویند آن نغمه از کجا
آمده است. شاید در پی قدمهای شتابانشان، از جلوی
کتاب فروشی یا کافهای گذر کرده بودند که آن قطعه را با
صدای بلند پخش می کرده است. شاید هم مشابه آن را،
هنگام صرف صبحانه، یا مطالعهی روزنامه، از رادیو شنیده
بودند. کسی دقیق نمی دانست.

در آن لحظه که شنوندهی سخنرانی استاد آهنگساز بودند، اگریکی از میان آنها برمیخاست، با صدایی رسا و با دهان، قطعهای را که در خاطر داشت، می نواخت؛ به احتمال دانشجویان دیگرنیز با وقفهای کوتاه همراهیاش می کردند. آن گاه باز هم اکثریت نمی توانستند اسم دقیق قطعه، آهنگساز و نوازندگان را بگویند. اما به یقین، آن را با علاقمندی یا اکراه، اتفاقی یا به عمد در ایام اخیر، به کرات شنیده بودند. این پدیده، حاصل اصل تشابه است که تنها در بلندمدت موجب جلب رضایت مخاطب گردیده و وی آن را به خاطر می سیارد.

برخی دیگر از دانشجویان هم، با بهرهگیری از قریحهی نغمهسرایی خود، نوایی متفاوت و متضاد آنچه رایج زمان بود، در لحظه خلق میکردند. گویی حضور در محضر استراوینسکی، قوهی ابتکار آنها را برانگیخته بود. با وجود این تضاد و تنوع، در لحظه ابتکار به خرج دادن این دانشجویان، باز هم اثباتی بر وقوع موسیقی در زمان بود. اگر یکی از این مبتکرین برمی خاست و قطعه ی نوظهور خود را با دیگران به اشتراک می گذاشت، متوجه واکنش سریع و بی درنگ حضار می گردید.

واکنش آئی شنوندگان به نغمهای تازه که پیش تر در جایی شنیده نشده است، نقش پر زرق و برقی است که تضاد از خود برجای میگذارد. تضاد موجب شگفتی است. اگر این خلاقیت در نغمهپردازی رخ دهد، ممکن است به گوش شنونده خوشایند آید. از طرف دیگر این احتمال نیز وجود دارد که شخص شنونده چهره در هم کشیده و با این طرح نوین، مقابله کند. در هر دو حالت، کشیده و با این طرح نوین، مقابله کند. در هر دو حالت، آن واکنش بیدرنگ متأثر از تفاوتی ملموس در نغمه، غیرقابل انکار است.

وقتی اقتضای زمان موجب می-شود یک نغمه، جدای از



#### عموم مردم، مردم عامه، موسیقی عامه پسند

موسیقی عامه پسند، همان موسیقی است که تا مدتها جرئت خودنمایی در تالارهای مشهور سراسر دنیا را نداشت، چرا که همچنان بزرگانی بودند که به نقد و نفی آن می پرداختند. اما وقتی همین موسیقی پس از ایجاد آن تاثیر ناگهانی نشأت گرفته از تضاد، پیرو اصل تشابه، در دل و جان عموم مردم نفوذ کرد و در قدم اول، مردم آن را به رسمیت شناختند و حتی ترجیح دادند، اجازهی ورود به عرصهی حرفهای و رسمی را کسب کرد. سیر پیشرفت موسیقی عامه پسند، جای بحث و بررسی دارد.

این موسیقی شامل نغمه هایی است که از دل ساز ناکوک مردم خسته از کار، خسته از جنگ، مشکلات اقتصادی و روحی و... به دور از هر قید و بندی، در سالهای اوج افسردگی به گوش رسید. ترانه ای است که از دل کوچه پس کوچههای شهر سربرآورد، تا همگام با تصنیف هایی که راوی زندگی روزمره هستند، هنر موسیقی را به عنوان عالی ترین هنر رها از قید اهداف غیر هنری، متجلی کند. ™ به این ترتیب این موسیقی نه تنها در دل عموم مردم خانه کرد. بلکه به دل انجمن های علمی شناخته شده، راه یافت.

اما موسیقی باید موجب پویایی ذهن گردد و این همان 

دین موسیقی است. لیکن جنب و جوش حاصل از نغمه ها، 
فارغ از هر قانونی، تا حد زیادی مخاطره برانگیز است. 
علاقه و گرایش مردم به سبکهای متنوع جای تامل 
دارد. مردمی که از نغمههای گذشته اشباع شدهاند، قطع 
به یقین روزی هم از موسیقی نوین دل زده می شوند. پس 
خالقان آثار گوناگون همواره باید متوجه زمان و مخاطب 
باشند. این همان اشارهی هوشمندانهی استاد به سختی 
کار آهنگسازان جوان است. وی علیرغم تعبیر صدای 
ناساز که از موسیقی جدید دارد، به دانشجویان چنین 
هشدارمی دهد:

"...امروزه رادیو در تمام ساعات شبانه روز موسیقی را به خانه ها برده و همهی زحمتها را از دوش شنونده برداشته است به جز زحمت تنطیم موج رادیو. شعور موسیقیایی بدون تمرین و ممارست حاصل نشده و پرورش نمییابد. در عرصه ی موسیقی، مانند هرچیز دیگر،

الزامات تنالیته ۱۵ بارها تکرار شود، خواه نا خواه عادت گوش خواهد شد. اما زمانی که تنوع و دگرگونی اتفاق بیافتد، موجی جدید به سمت کهنه گرایی هجوم برده و آن را منقلب میسازد. در این بین دانشجویان حاضر در تالار، با استناد به نطق آهنگساز معروف، آرام آرام به این باور می رسیدند که یک تضاد هرچند تاثیرگذار و نوین، تا زمانی که خود پیرو اصل تشابه نشده باشد و به واسطهی تکرار در ناخود آگاه ذهن استقرار نیابد، خطر نابودی در هر لحظه آن را تهدید می کند. این نابودی می تواند به همان سرعتی اتفاق بیفتد که جرقهی تضاد به وجود آمده است. اما آنچه حائز اهمیت است، مسئولیتی است که خالق اثر در ازای ماندگاری یا نابودی آن بردوش می کشد. خالق اثر در ازای ماندگاری یا نابودی آن بردوش می کشد. خلیفیت مسئولیت پذیری و عمل گرایی شخص، می تواند باعث شناخته شدن وی به عنوان هنرمند – به معنای حقیقی کلمه – گردد.

استراوینسکی بااشاره به این موضوع، چنین ادامه می دهد:

"... امروزه کسی که هنرمند خوانده می شود، به واسطه ی
این کلمه و برداشت غالب از آن، از پرستیژ روشنفکری
بسیار بالا و مزیت پذیرفته شدن به عنوان انسانی با تفکر
ناب برخوردار است. این اصطلاح پرطمطراق، به عقیده ی
من، با نقش و اهمیت انسان خالق به طور کامل مغایر
است. حال باید به یاد داشته باشیم که، اگر روشنفکر
هستیم، قرعه ی فال ما برای سعی و تلاش هرچه که
باشد، باید عمل کنیم نه تأمل...."

این که چه تعداد از دانشجویان حاضر و شنونده، این بخش از سخنرانی را طعنهای آشکار به شرایط حاکم بر فضای هنری دههی سی میلادی قلمداد کردند، قابل بحث نیست. اما بیشک، در پس تکتک کلمات استراوینسکی، ایهام و کنایهای وجود داشت که دانشجویان نمیتوانستند ساده از کنار آنها بگذرند. ایشان میدانستند این آهنگساز قدر، هماندیشه با هم قطارانش، دل پری از نغمه پردازیها و ترانه سراییهای نوشکفتهی پس از جنگ جهانی اول دارد. آثاری که به همان سرعت گذر زمان، در جامعه و میان اقشار مختلف، هرلحظه بیشتر از قبل مورد پسند عامه قرار می گرفتند.

بی فعالیتی کم کم به سکون و توقف و تحلیل قوای ذهنی منجر می شود. با این تعریف، موسیقی حکم نوعی دارو را دارد که به جای آن که باعث فعال شدن ذهن شود، آن را از کار انداخته و کسل می کند...."

استاد آهنگساز درنگی آگاهانه می کند تا از تأثیر کلام خود اطمینان یابد و با لحنی که رنگ و بوی نگرانی دارد، ادامه می دهد: "بنابراین، آنچه روی می دهد این است که همان کار و تعهدی که هدفش علاقمند کردن مردم به موسیقی از طریق اشاعهی هرچه گسترده تر آن است، بسیاری مواقع تنها حاصلش از دست رفتن گرایش همان مردم نسبت به موسیقی است، مردمی که قرار بوده علاقه شان برانگیخته و ذوقشان پرورانده شود." ۱۸

دانشجویان متوجه خاطر نگران استاد برای نادیده گرفتن رسالت موسیقی توسط آهنگسازان تازه نفس بودند. برق چشمانشان بیانگرهزارویک اندیشهی نو و گوناگون بود که پس از ساعاتی گوش سپردن به تجربیات آهنگساز روس، تا حدودی از آن پریشانی اولیه فاصله گرفته بود. گویی هریک سعی داشتند بانگاه به استاد ارجمند بگویند که نیازی به نگرانی نیست؛ موسیقی، با وجود تغییراتش،

باز هم متعهد به ذات و اندیشهی ارزشمند خود خواهد ماند.

اما آیا به حق مردمی که به موسیقی آهنگسازان تاریخ ساز عادت کرده بودند. با گوش سپردن به این نغمههای جدید و از قضا دلنشین، دچار تزلزل قریحهی هنری شدهاند؟ آیا شعور موسیقیاییشان درگیر اضمحلالی کسالتبار شده است؟ مگر نه اینکه همین بزرگان موسیقی، خود همواره پیشتازان تغییروتحول و پشتیبانان ایدههای نوین بودهاند؟ پس واضح است که ایرادی به ظاهر دگرگون شدهی موسیقی وارد نیست؛ زیرا موسیقی همواره تسکینی برای موسیقی دردمند و همراهی برای آهنگین کردن خندهها در هده است.

این همان اصلی است که از طبیعت آموخته می شود. مگر نه اینکه طنین باد در فصل پاییز، همچون دلداری دادن به درختی است که به چشم می بیند، دردانه هایش واژگون می شوند: آنگاه خود را به دست لالایی باد می سپارد، بلکه خواب درمانی به درد و خستگی اش باشد؟ مگر نه اینکه آن نسیم بهاری، همان شادترین نغمهی زندگی است که می نوازد تا طبیعت را بار دیگر شیفته کند؟ پس موسیقی عامه پسند، همواره وفادار به ماهیت این هنر مانده است. با این تفاوت که این موسیقی بیش از پیش در مسیر پیشرفتی نامحدود قرار گرفته است که همپای زمان، پیشرفتی نامحدود قرار گرفته است که همپای زمان، بی وقفه در تکایو است.

وقتی ایگور استراوینسکی، در دانشگاه هاروارد. این سخنرانی را ادا می کرد، امید داشت دانشجویان حاضر و تازه نفس در این عرصه، مسبب یک تغییر قابل هدایت و هدف گذاری شوند. به این صورت که پدیده ی موسیقی را برای ایشان جدای از عینیات صوری ابزار و صنعت موسیقی، به عنوان قالبی برای تفکر بررسی کرد. اصرار داشت که موسیقی باید بیانگر مفاهیم عمیق و به دور از داشت که موسیقی باید بیانگر مفاهیم عمیق و به دور از سطحی نگری باشد. دانشجویان با وجود علم به این مسئله، هر یک میدانستند که باید مسیر و شیوه ی ماض خود را بیابند وطبق گفته ی استاد، محلی برای درنگ باقی نگذارند. آنها به یقین میرسیدند که زمان، درنگ باقی نگذارند. آنها به یقین میرسیدند که زمان، درنای است.





#### زمان، نو آوری، زمان نو آوری

کمتر از یک قرن از تلاش طاقت فرسای آهنگسازان به نام قرن بیستم برای هدایت تکتک آن نوآوریها میگذرد. از آنجایی که موسیقی در مکان معنی نمییابد، تغییرات آن را نیز نمیتوان محدود به شهر یا کشور خاصی نمود؛ کما اینکه امروزه تمام مردم جهان، شنوندهی آثار عامه پسندی هستند که شاید به مذاق برخی بزرگان موسیقی گذشته و حتی حال، خوش نیاید که هیچ، مردم عامه نیز پس از شنیدن چند ثانیهی اول این قطعات، در خلوت خود درگیر سوالات گوناگونی شوند.

شاید این پرسشها به اندازه ی موسیقی های امروزی رایج نباشند، ولی در یک امر شکی نیست. اگر همین موسیقی عامه پسند امروز که به آن نقدهای منفی بی شماری مِن باب رواج سطحی نگری، پوچ گرایی، مال گرایی، و هزار و یک مسئله ی دیگر وارد است؛ تنها لحظه ای منجر به پرسش چنین سوالاتی شود. یعنی هنر موسیقی با وجود تمام دگرگونی ها و شیوه های نوین اعمال شده به آن، هرگز به رسالت وجودی خود خیانت نکرده است. اما مسئله ی مهم در بحث نوآوری چیزی است که استاد روس هم به آن اشاره کرد. ایده های نوین علیرغم شکل و شمایل تازه شان در معرض خطر کهنه شدن هستند. به این صورت که مردم شاید امروز از طرحی نو استقبال کنند اما قطع به یقین برای فردا به انتظار اندیشه ی جدید دیگری هستند.

به همین دلیل باید همواره به فکر ایدههای تازه بود. نوآوری از ملزومات زمانی است که در آن زندگی می کنیم.

استراوینسکی نه فقط از منظر موسیقیایی، بلکه سخنرانی خود را بر پایه و اساس آنچه میدانست در لحظه لحظه ی زندگی این دانشجویان حائز اهمیت است، ادا کرد. وی دانشجویان را به درک عمیق اهم مسائل زندگی فراخواند. ایمان داشت که اگر دانشجو انگیزهی کنکاش و مسئولیت پذیری را از دست ندهد، نوآوریاش ماندگار میشود. این ماندگاری به هیچ وجه رنگ و بوی کهنگی ندارد بلکه چیزی است که در طول تاریخ باعث ارزشمند شدن سیر تحول پدیدهها گشته است.

در نهایت برهیچ یک از بزرگانی که برای آن کرسی ارزشمند در هاروارد سخنرانی کردهاند. پوشیده نبود که روزی خود نیز جوان بودهاند. این مسئله سبب شده بود هریک با لبخندی آرام و معنی دار نطق خود را پایان دهند. به همین ترتیب، ایگور استرواینسکی نیز، زمانی که به موخرهی بوطیقارسید و صحنه را ترک گفت، همان لبخند متین بر چهرهاش نشسته بود. دانشجویان به احترام از جای برخاستند و با شور و حرارت دستهایشان وی را بدرقه کردند. لحظاتی بعد از رفتن استاد هنر آهنگ بدرقه کردند. لحظاتی بعد از رفتن استاد هنر آهنگ سازی، بار دیگر صدای همهمه ی دانشجویان در تالار طنین انداز شد. همهمه ای که گویی میهم ترین موسیقی سال انداز شد. همهمه ای که گویی میهم ترین موسیقی سال

#### سنمشت

ا برگرفته ازپیش گفتار کتاب تئوری موسیقی (مبانی موسیقی نظری)، نوشته مصطفی کمال پورتراب، چاپ پنجاه وسوم، نشرچشمه، ۱۳۹۳

Harvard University, Cambridge, MA, United States of America Y

۳ تی. اِس. اِلیوت، (Thomas Steans Eliot). (۲۶ سپتامبر ۱۸۸۸ –۴ ژانویه ی ۱۹۶۵). شاعر، نویسنده، منتقد ادبی، ویراستار، مقاله نویس. ناشر و برنده ی جایزه ی نوبل ادبیات در سال ۱۹۴۸.

۴ ایگور فئودورویچ استراوینسکی، (игорь Фёдорович Стравинский). (۱۷ ژوئن ۱۸۸۲ – ۶ آوریل ۱۹۷۱)، از تأثیرگذارترین و مهم ترین آهنگسازان قرن بیستم.اهلروسیه.

۵ پل هیندمیت، (Paul Hindemith). (۱۶ نوامبر۱۸۹۵ - ۲ دسامبر ۱۹۶۳). آهنگساز،رهبرارکسترونوازندهیویولا،اهل کشورآلمان.

۶ آرون کوپلند. (Aaron Copland)، (۱۴ نوامبر۱۹۰۰ - ۲ دسامبر۱۹۹۰)، آهنگساز لمریکایئ

۷ ادوارد استیلن کامینگز، (Edward Estlin Cummings)، (۱۴ اکتبر ۱۸۹۴–۳ سپتامبر۱۹۶۲)،شاعرامریکایی.

۸ پیرلوئیجی نروی، (PierLuigi Nervi)، (۲۱ ژوئن۱۸۹۱ –۹ ژانویه ۱۹۷۹)، معمار ایتالیایی بود که در سال ۱۹۵۰ ساختمان مرکزی یونسکو درپاریس، و در سال ۱۹۶۰ ورزشگاه بازی های المپیک رُم را طراحی کرد.

۹ لئونارد برنستاین، (Leonard Bernstein)، (۲۵ اوت ۱۹۱۸ –۱۴ اکتبر ۱۹۹۰)، آهنگساز، رهبرارکستر، نویسنده، موسیقی دان، مدرس موسیقی و نوازنده ی پیانو، اهل امریکا،

۱۰ فرید اورهان پاموک،(FeritOrhanParnuk)، (متولد ۷ ژوئن ۱۹۵۲)، نویسنده ورمان نویس اهل ترکیه و برنده ی جایزه ی نوبل ادبیات در سال ۲۰۰۶ و استاد ادبیات تطبیقی دانشگاه کلمبیای امریکا.

۱۱ چارلزالیوت نورتن (Charles Eliot Norton). (۱۹۰۸ - ۱۹۰۸)، متولد کمبریج، از نویسندگانمشهورامریکایی،محقق،منتقد وفعال اجتماعی وپروفسور تاریخ هنردردانشگاههاروارد.

۱۲ دُرس اول، آشنایی، صفحه ی۹، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ی ایگور استراوینسکی، ترجمه ی میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپاول، بهار ۱۳۹۴.

۱۳ بوطیقادراین جابررسی و مطالعه ی کاری است که قرار است انجام شود. / عنوان کتابی از ارسطو است و معادل واژهی شعر در زبان های اروپایی از ریشه ی مشابه این کلمه گرفته شده است. اماریشه ی یونانی بوطیقا، پوئیتیکا، به واژه "پوئسیس" برمیگردد که به معنای صناعت یا عمل ساختن است. آنگونه که استراوینسکی بیان میکند، مفهوم یونانی این واژه مدنظر است. /صفحه ی ۱۰۰۰، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ایگوراستراوینسکی، ترجمه ی میتراشهبازی، چاپ اول، بهار ۱۳۹۴.

۱۴ درس دوم. پدیده موسیقی، صفحه ۳۳، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ایگوراستراوینسکی، ترجمه میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپ اول، بهار ۱۳۹۴. ۱۵ جدای از الزامات تونالیته از این رو بیان شده است که دیگر به ارزش مطلق سیستم ماژور – مینور، بر مبنای آنچه موسیقی شناسان گام دو می نامند، اعتقادی وجودندارد.

۱۶ درسسوم، آهنگسازی، صفحه ۴۹، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشتهایگور استراوینسکی، ترجمه ی میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپ اول، بهار ۱۳۹۴. ۱۷ اشاره به عقیده ی آرتور شوپنهاور، ( به آلمانی : (Arthur Schopenhauer، ۱۷۸۸ -۱۷۶۸)، فیلسوف آلمانی پرنفوذ تاریخ در حوزه ی اخلاق، هنر، ادبیات

(۱۷۸۷ – ۱۸۲۰)، فینسوف المانی پرنفود ناریخ در خوره ی اخلاق، هنر، ادبیات معاصر و روانشناسی جدید، که موسیقی را عالی ترین هنرها می دانست زیرا بیش از سایر آنها از قید هدف های غیر هنری آزاد است.

۱۸ درس ششم. اجرای موسیقی. صفحه ۱۲۷، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ایگوراستراوینسکی، ترجمه میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپ اول، بهار ۱۳۹۴.

۱۹ اشاره به "تادر طلب گوهر کانی کانی/ تادرهوس لقمه ی نانی نانی این نکته ی رمز اگر بدانی دانی / هر چیزی که در جستن آنی آنی " مولوی، دیوان شمس.رباعیات، رباعی شماره ۱۸۱۵

#### منلع

-بوطیقایموسیقی،نوشتهیایگوراستراوینسکی،ترجمهیمیتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپ اول،بهار۱۳۹۴

کتاب دراصل به زبان فرانسه است که از متن انگلیسی به فارسی ترجمه شده است. عنوان انگلیسی: "Poetics of music in the form of six lessons"

-تئوریموسیقی (مبانی موسیقی نظری).نوشته ی مصطفی کمال پورتراب. چاپ پنجادوسوم.نشرچشمه.۱۳۹۳

- درک و دریافت موسیقی. نوشته ی راجرکیمی ین، ترجمه ی حسین یاسینی،نشرچشمه،چاپشانزدهم،۱۳۸



## گفت وگویی با حافظ ایمانی؛ شاعر، ترانهسرا و نوازندهی دف کھن چون بوی عشقا

#### مهبدفدایی

کارشناسی ارشد روان شناسی تربیتی دانشگاهعلامهطباطبائي مدت زمان مطالعه: ۴۵ دقیقه

از شعر دم زدن همواره مجالی است تازه اما کهن که می توان به سبب آن دربارهی کلمه و حقیقت کارای زبان به بینش درتناسبی دست یافت. شاید بتوان گفت که شعر، هارمونی کلمات در موسیقی معنا است و شاید بتوان آن را دُردانهای در عالم مكاشفات تلقى كرد. در واقع أگر بتوان مكاشفه و کشف کردن را یک نیاز بنیادین نوع بشر پنداشت و شعر را سببی برای برآوردسازی این نیاز محسوب کرد. پس بى حكمت نيست كه اين چنين شعر درميان بنى آدم، رونق و اقبال دارد چراکه در طریقت کشف و هماهنگی با معنا است و آدمی از این امکان است که به خودآگاهی ژرفی نایل می شود. در این میان، شاعر هم کسی است که «آن» مجال شعر را دَریافته است و به واقع، دُر یافته؛ و شاید به همین دلیل است که شاعران، دلخواه مردم هستند چراکه کار آنان را آسان کردهاند و با مکاشفات و بینششان، در کسب خودآگاهی مردم به عنوان یک شتاب دهنده عمل می کنند؛ البته که کشف آن زمانی ما را به کیفوری میرساند که

مصاحبت با حافظ ایمانی، حکایتی دیرینه دارد که اکنون فرصت شرحش نيست اما درميان اين همهمه ها ولقلقه هاى زبان ولفاظی وجود، او تنها یک چیز هست: خودش است. اگر در مصاحبت او با ترکیبات و کلماتی ناآشنا مواجهه میشویم نه از سر لفاظی و تفاخر بلکه از سر عشق به کلمات است که جان کلامش بدیع می شود. وی از آن دسته شاعرانی است که در ابتدا شاعریت بی شعر را زیسته است و به همین دلیل است که شعرهایش در هوای شاعری او

مىزىند.

اثرى از حافظ ايماني ١-



گمان می کنم در گفتوگو با یک شاعر، خوش ترین مطلع، از شعر گفتن است؛ به همین دلیل به عنوان نخستین سؤال، از دیدگاه حافظ ایمانی شعر چه تعریفی دارد؟ شاعر به چه کسی می گویند؟

شعر از منظر هر انسان خلاق و اهل ادبی تعاریف بسیار و گوناگونی دارد؛ مثلا قدما می گفتند شعر کلامی است آهنگین و موزون که برخوردار از قافیه یا موسیقی بیرونی و کناری باشد و همچنین حرفی است خیال انگیز که مرغ خیال آدمی را پرّان کند. از معاصرین هم، من دو جمله را پیرامون شعر بسیار دوست دارم و می پسندم؛ اولی از دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی است که: شعر اتفاق و حادثهای است که در زبان رخ می دهد و مخاطب متوجه تفاوت بین زبان شعر و زبان معمولی و محاورت می شود و اینکه شعر رستاخیز کلمات است یعنی کلماتی که برخاستهاند تا خویش و دیگران و جهان را برانگیزانند؛ و دومی از زنده یاد اخوان ثالث است که گفتهاند «شعر در پرتو شعور نبوت

اما از این ها گذشته در نگاه من، شعر، خلق جهانی است دیگرگون که انسان را، هوش و حواس انسان را، قلب انسان را، آمال و آرزوهای انسان را زیباتر می کند. شعر حرکت از واقعیت زندگی به سوی حقیقت وجود انسان است. برای من شعر برساختن همان مدینهی فاضله است با کلمات، که در آن چیزی جز شادی و شادخواری، شکران و تسبیح و شوق و سماع وجود ندارد. شعر برای من هم به مثابهی شادی است که تو زیباترین کلمات را فراخوان مىدهى وآنها را به رقص و مغازله دعوت مى كنى و هم آزادی است که تو بیهیچ محدودیت و قیدی. جهانی سرشار و سرمست را با کلمات خلق می کنی. در واقع با كلمات وجودت، هرچيزي كه در عالم ما امكانش ممكن نيست و يا اگر هست، رسيدن به آن امكان سخت و صعب است را ظاهر و حاضر میسازی و پیش چشم و دل مخاطب مىنهى. و در نهايت شعر براى من بالاترين حد سخن است چرا که محملی است برای نیل انسان به جاودانگی و لاحدی؛ بستری است برای بیان لطیفترین حقایق وجود و هستی؛ زمینه ای برای اینکه انسان از زمین پرواز کندوبه ملکوت جان و جهانش پربگشاید و گنجینهای

است از اسرارآمیزترین حرفها، حکمتها، مکاشفات، و گویای زیبایی بی انتهای هستی در هستی انسان زیبا. اما در مورد شاعر...من نمىتوانم بگويم شاعر چه كسى هست و چه کسی نیست؛ به هرحال، هرکس که شعر میسراید. با هر کیفیتی و با هر زبانی، انسانی است که جان رقیقی دارد و از نازکای روح و خویش سخن می گوید، حتی کسانی که شعر میسازند و شعر را تنها فن میدانند و چیزی برساختنی. آنان نیز کلمات را موزون و آهنگین می نویسند و به سمت زیباتر سخن گفتن پیش رفتهاند. اما برای من شاعر کسی است که صرفاً از آنچه هست حرف نزند بلکه زبانش را به آنچه میباید باشد. گویاتر کند؛ کسی که از چشمههای شهودی وجودش آب و شراب بنوشد و به دیگران هم بنوشاند؛ کسی که بتواند با اثرش و کلمهاش یلی برای انسان بین زمین و آسمان بزند؛ کسی که انسان در مواجهه با شعرهایش، حالش خوش و خوش تر شود، دلش گرمتر شود، عاشق تر شود، امیدوارترشود. و زیبا و فریباتر شود و چیزهایی مثل این ها...



#### شما بارها گفتهاید که «شعر معنی دارد اما یعنی، نه!» در اینباره بیشتر توضیح میدهید؟

البته این تعریف یکی از پیشینیان ماست که گفته است: «شعر خوب شعری است که معنی دارد اما یعنی ندارد». در حقیقت برخی از شعرها آنقدر خوبند که وقتی تو می خواهی آن ها را به «یعنی» بکشی یا شرح دهی در حق شعر جفا میشود مثل بسیاری از ابیات و سرودههای حضرت لسان الغیب حافظ که خود گویای خود است و آنچه در زیر صفحات و در فالها نبشته می شود صرفا از قدر شعرمي كاهد.

علاوه براین، از چندین منظر دیگر می توان به تماشای این جمله نشست؛ اول این که شعر خوب می تواند دارای زبانی رازآلود باشد و «یعنی کردن» شعر از رازآلودگی و زیباییهای پوشیده و آشکار شعر میکاهد. دوم این که ساحت زبان در شعر. ساحتی است که دارای تأویل پذیری بسیار باشد؛ همچنان که از خاص ترین عارفان، جرعه نوش شراب شعرهای حضرت حافظ بودهاند تا عام ترین مردمان؛ از این جهت «یعنی کردن» شعر حافظ بسته به اینکه باچه تأویلی و درچه مرتبهای باشد. ممکن است که حق آن معانی رفیع را ادا کند و اجحافی به شعر او نشود. لذا بهتر است هرکس بر اساس معنویت و معنایی که دارد و بر اساس مرتبهی وجودی، قدرت ادراک و فهمش از اثر، آن را در درون خویش به معنی و یعنی بکشد و نیاید هی دربیرون جاربزند که معنا و منظور این شعرها این است و اینچنین است ومن به عمق حرفهای مثلا حافظ پی بردهام.

اما مهم ترین مسئله دربارهی معنی داشتن و یعنی نداشتن شعر این است که مگر کسی تا به حال توانسته عشق را توصيف كند و شرح دهد؟ مولانا جلال الدين محمد بلخي و تقریباً همهی شاعران و حکیمان و عارفان ما با تمام شرح و بسطی که از عشق و تعشق آوردهاند و سرودهاند و گفته اند باز اذعان داشتهاند که از عشق نمی توان گفت آنچنان که شایستهی عشق است.

چون قلم اندرنوشتن می شآفت چون به عثق آمد قلم برخود شکافت

چون سخن دروصف این حالت رسید ہم قلم بشکت وہم کاغذ دمید

هرچه کویم عثق دا شرح و بیان چون به عثق آیم خجل گردم از آن عقل در شرحش چوخر درگل بخفت شرح عثق وعاشقی ہم عثق گفت ۱

آری! شعر خوب و ترانگیز و بالایی، زبان تعشق آدمی است، زبان روح آدمی است، حروفی است که از دل بر میخیزد؛ دلی که دروازهای به ملکوت هستی دارد. در حقیقت، زبان ملکوت و معنا در ملکوت و شعر ملکوتی، به سختی به ترجمان و یعنی کشیده می شوند.



# در این جهان غرق در تکاپو و سرعت، درنگ شاعرانه یعنی چه؟

درنگ شاعرانه برای من همان خلوت و مراقبه و توجه است؛ اینکه تو بتوانی با پیراستگی وجودت و پرواز خیال انگیزت ساعتی از این زمان داینامیک و خطی فارغ و خارج بشوی و مخاطبانت نیز در خوانش کلمات تو همین فراغت را احساس کنند، نفسی تازه کنند، خلوتی حاصل کنند و قدری در اقیانوس درون غوطهور شوند یا در کهکشان قلبشان پر و بالی بزنند. درنگ شاعرانه، لاابالی و بی قید و شرط گشتن است در رهسپاری و دویدن به مرکز همهی انرژیها، گرمیها، فضیلتها، زیباییها، و نورها.

### جهان امروز از شعر دور است یا به آن نزدیک؟ شعر برای جهان امروز چه کاراییای میتواند داشته باشد؟

شاعران هر کدام وظیفهای در زیباتر شدن جهان دارند؛ مولوی و سعدی و حافظ و عطار چقدر زندگی ما را زیباتر کردهاند!؛ وقتی سرودههای آنها به موسیقا در میآید، وقتی ابیات آنها به نستعلیق کتابت میشود، و وقتی ما از پس قرنها تنها با خواندن آن کلمات و باز کردن کتابهای آنها، در حضور آنها مینشینیم و میآموزیم، لذت میبریم و هم صحبت آنها میشویم.

آمیختگی شعر با زندگی انسان آنقدری هست که همیشه انسان رابطهی تنگاتنگی با آن داشته باشد؛ این رابطه مخصوص قشرو گروه خاصی هم نیست؛ ازصحبت کردن و ضرب المثلهای ما گرفته، از آثار موسیقی که همه می شنوند، از سنتهای ما ایرانیان در نوروز و یلدا و امثالهم تا طاقچه و کتابخانهی خانههایمان، و همین فضای مجازی، شعر حضوری پر رنگ دارد در سرتاسرش. هرچه تکاپوی انسان برای حصول و وصول به آرامش بیشتر باشد در جهانی که کسانی آسایش آدمی را مابه ازای آرامش او خواسته اند، و هرچه انسان از جوهر و گوهر و وجودی خودش دور و دورتر شود شعر نقش مهمتری را در رسیدن به این جوهر، به این آرامش و به این استغنا و رهایی درونی ایفامی کند.





#### یکی از جملات معروف شما در خصوص کلمه، این است که «کلمات مفت و مجانی در خیابان ها قدم میزنند» اگر ممکن است در این باره بیشتر توضیح دهید

منظورم این است که کسی برای کلمه از تو پول نمی گیرد و مثل آب و برق و گاز و اینترنت سر ماه برای استفاده از آنها قبض تحویل تو نمی دهند. و البته آن چیزهایی که هنوز به پول کشیده نشده و انسانها نتوانستند آنها را به سوداگری و منفعت طلبیهای خودشان بکشند برای من حتی مقدساند همچون کلمه، همچون لبخندها و مهربانیها و دوستیها، همچون تماشای ستارگان و ماه زیبا در آسمان شب، همچون تماشای طلوع و غروب خورشید، همچون رابطه و عشق بازی با خداوند و دوستان و اولیاء خداوند، همچون تماشا و تلذذ از این همه زیبایی در و اولیاء خداوند، همچون اندیشیدن و راستی و صداقت و هرچیز هستی، همچون اندیشیدن و راستی و صداقت و هرچیز زیبا و دل انگیز دیگری.

#### شاعر در مرگ و حیات کلمات چه نقشی دارد؟ به واقع آیا کلمات می میرند؟!

کلمات، مجردترین چیزهای این عالمند؛ ما به آنها نیاز داریم و آنها به ما نیازی ندارند؛ ما بدون کلمات نمیتوانیم زندگی کنیم اما آنها رها و رقصانند. ما اگر امروز حافظ و مولوی و ابوالحسن خرقانی و ابوسعید را میشناسیم با کلماتشان میشناسیم، حتی ابن سینا و سهروردی و صدرالمتألهین ملاصدرا را...ما حتی پیامبران و اوصیا، و اولیا، را به وسیلهی کلماتی که به ما رسیده میشناسیم ...یعنی کلمات برای من پیام آوری و پیغامبری کردند و از همه بالاتر ما خداوند را هم با کلمات میشناسیم، با اسما، الحسنی؛ و همسخن او میشویم با کلام الله. و معجزهی محمد (ص) آخرین رسول جهان کلمه بود و ما برای محمد (ص) آخرین رسول جهان کلمه بود و ما برای اتصال به آسمان راهی جز همین اذکار و کلمات نداریم؛ همهی دعاهای ماو نیایشهای ما و عرض ارادتها و شوق همویشان راهی میشوند.

البته سکوت هم انباشت کلماتی است به غایت زیبا در بطن آدمی: اگر گویاترین حرف است به خاطر تبدیل و تبدّل همان کلمات است در روح و درنگاه روحانی انسان...

در مجموع زبان و کلمات همانند هستی که در حال زایش و تولد است، نیز در حال زایش و ترکیب و بساطتاند و شاعران یکی از اصلی ترین کسانی هستند که در این خلق کلمات و ترکیبات نو و در بسط و گسترش زبان بسیار تاثیرگذار و راهبرند.

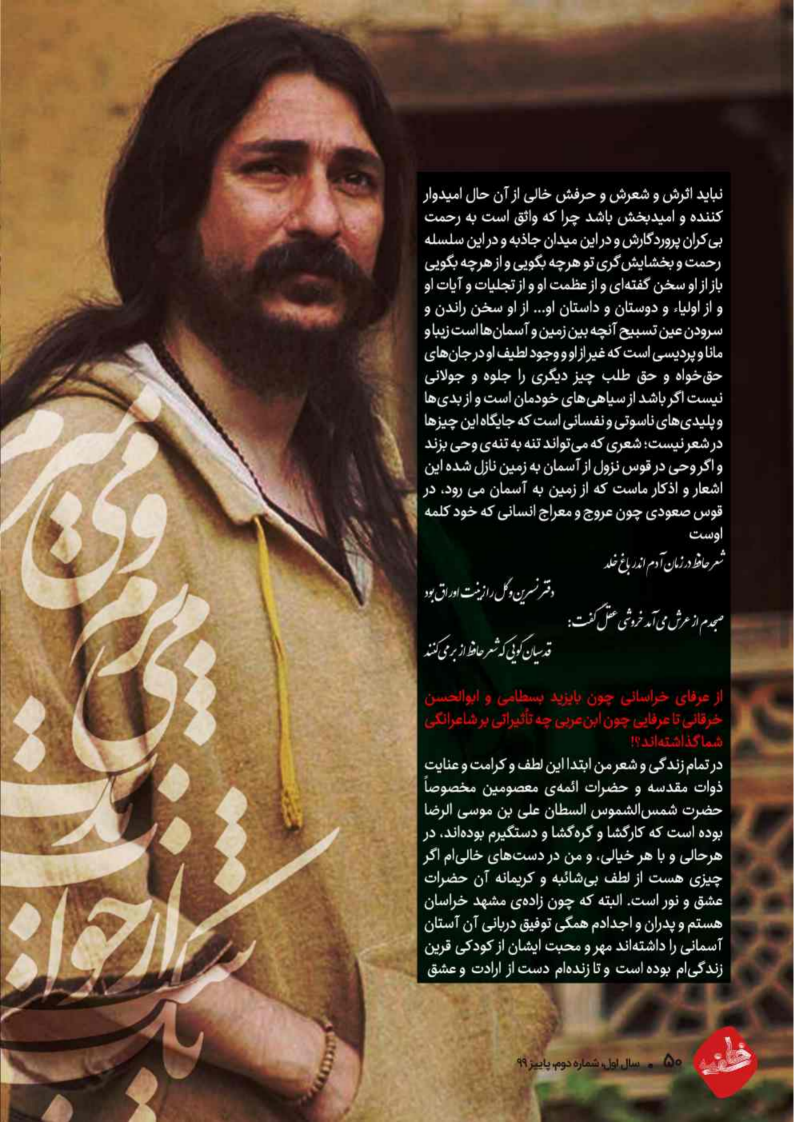
## چه در جان کلمات نهفته است که در جهان ابیات مولانا یک هوای دیگر دارند و در اطلاعیهی یک روزنامه، هوایی دیگر؟!

انسان خودش کلمه الله است و در ابتدای یکی از اناجیل آمده که «در آغاز هیچ نبود، کلمه بود و کلمه خدا بود». فرق است بین کسی که از کلمات استفادهی ابزاری می کند برای رساندن و گفتن حرفی و پیامی و اندرزی، تا کسی که خودش را و روحش را تبدیل به کلمه می کند و آن کلمات انگار تکههای وجود خود اویند...مولوی از کسانی است که در بسیاری از شعرهای دیوان کبیرش اصالت را به کلمه می دهد و نه به حرف و جمله و غیره، و این رها کردن کلمات و به حال خویش واگذاشتن آنهاو آزادی بخشیدن











خوانشها و خلوتها انرژیاش به سمت من باز خواهد گشت و در احوال من تاثیر بسزایی خواهد داشت و باعث برکت و فزونی این نعمتها در زندگیام خواهد بود.

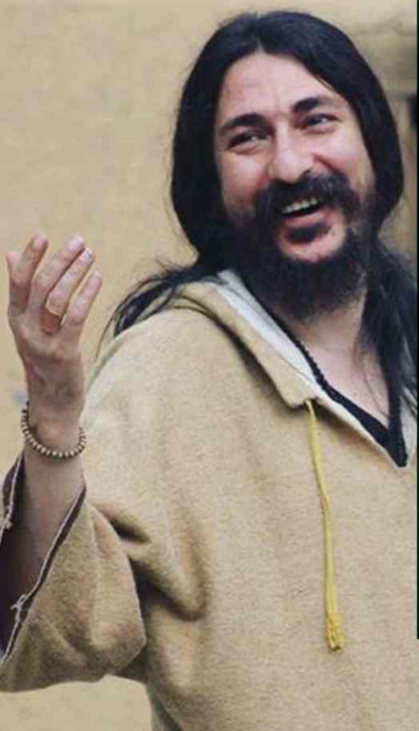
نزدیک به دوازده سال از زمان انتشار آخرین اثرتان یعنی «سرمههای رنگی» گذشت که آن هم گزیدهای بود از شعرهای شما، تا اینکه در شهریور امسال شاهد چاپ سه کتاب از شعرهای کلاسیک و موزون شما بودیم: اگر موافق باشید اندکی از این سکوت طولانی و عدم انتشار کارهایتان در این سالها برایمان بگوید.

من در تمام این سالها غیر از سرایش شعر و به اصطلاح شاعرانگی خودم کار دیگری انجام ندادهام و در فضای مجازی و در صفحات اجتماعی دائماً کارهایم را و حتی آثار منتشر نشده را برای مردم و دوستانم منتشر کردهام و انتشار آثار را فقط از طریق کتاب نمی دانسته و نمی دانم ... اما در مورد کتابهایم ترجیحم این بود به جای اینکه پیشنهاد چاپ شعرهایم از طرف من به هر ناشری باشد این پیشنهاد از طرف ناشران به من باشد تا بتوانم در مورد فرم و شکل و چیزهای دیگر کتابها پیشنهادات خودم را مطرح کنم تا در نهایت کتابهایم با شکلی شکیل و فرمی مطرح کنم تا در نهایت کتابهایم با شکلی شکیل و فرمی زیبا به دست مخاطب آثارم برسد و این اتفاق پس از سالها خانه نشینی از طرف نشر وزین علم مطرح شد و من هم با خانه نشینی از طرف نشر وزین علم مطرح شد و من هم با همکاری و همفکری دوستان خوبم در آن نشر فعلا این سه مجموعه را منتشر کردیم.

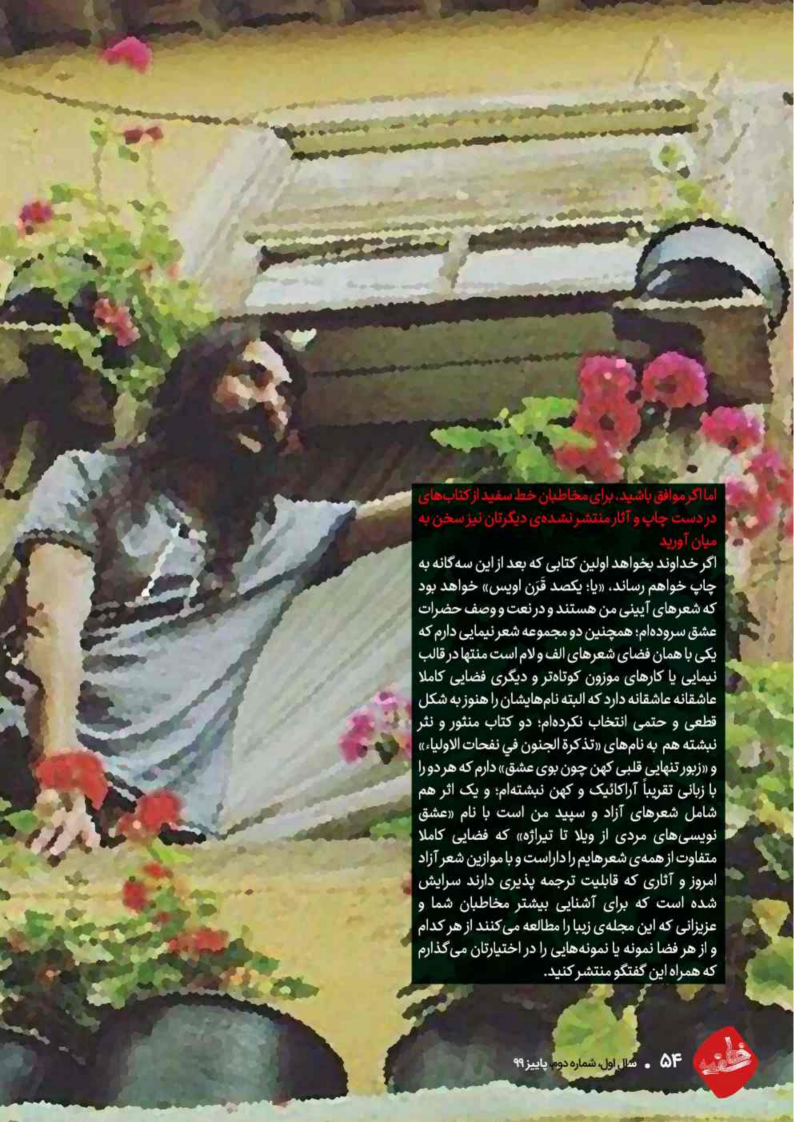
#### اگر امکان دارد بیشتر دربارهی این سه کتاب چاپ شده توضیح بدهید

عنوان و نام این کتابها را گذاشتم: «الف؛ خم خسروانی»،
«لام؛ به قصد غارت میخانه» و «میم؛ این عاشقانه
شعرترینها»؛ که همگی این کتابها متبرک و مزین شده
است به قلم شیوا و زیبای استاد عزیزم حمید عجمی که
زحمت نبشتن مقدمه کتابها را با عناوین در ساحت الف،
در ساحت لام و در ساحت میم، کشیدهاند. همچنین
دوست بسیار هنرمندم جواد جلالی که از عکاسان

و تصویربرداران درجه یک ایران است و چندین بارموفق به کسب سیمرغ عکس جشنواره فیلم فجر شده است، زحمت عکس روی جلد کتابها را کشید و همین طور زحمت فیلمهایی که به بهانه انتشار این کتابها به نام "هله" منتشر خواهد شد را قبول کرده است.





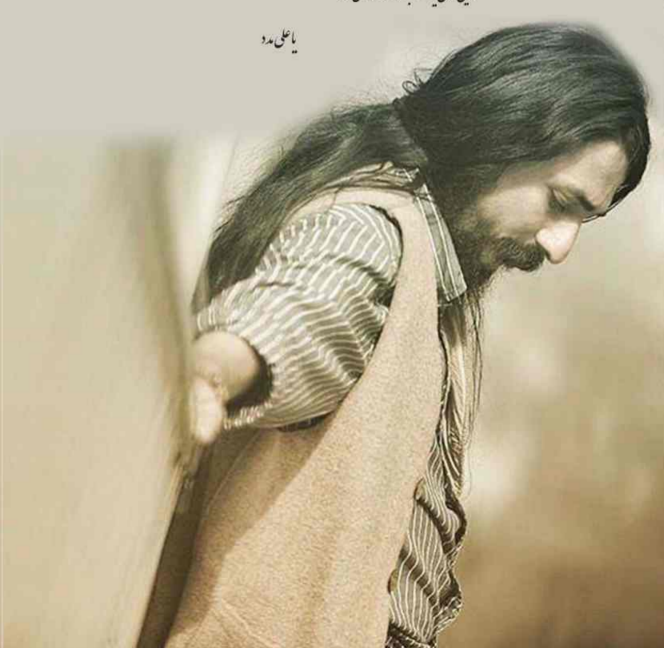




#### وحرفهاي آخر؟!

دوست دارم آخرین حرفهایم را پیرامون کارگاه شعرم بگویم؛ در کارگاهی که البته عنوانش شعرش است ولی من از جان و جهانم برای خواهندگان این راه حرفهایی میزنم، راههایی برای جوشیدن چشمههای درونی شعر و رسیدن به شهود شاعرانه؛ و خدای را هزاران بار سپاس گزارم که رابطهی بسیار صمیمانه و خالصانهای بین من و شرکت کنندگان در این کارگاه وجود دارد و ما تماماً حرفهای دلانه میزنیم و طوری با هم در این مسیر همقدم میشویم که هرکس با هر میزان سواد و تجربهای که دارد بتواند کلمات قلبش را بر زبانش بیاورد و روز به روز در شادی و شکران بیشتری از وجود زیبای خودش و از زیباییهای لایتناهی وجود باشد. امیدوارم من توفیق خدمت گذاری و همراهی با هرکسی که در او میلی هست برای رهسپاری در این راه متفاوت و اعجاب انگیز را پیداکنم و تا هستم. قدمی در نکویی بیشتر جانها و جهانهای شاعرانه و حقیقت پرست داشته باشم؛ یعنی در سلوک شعر، که حضرت لسان الغیب شمس الدین محمد حافظ شیرازی این گونه سره:

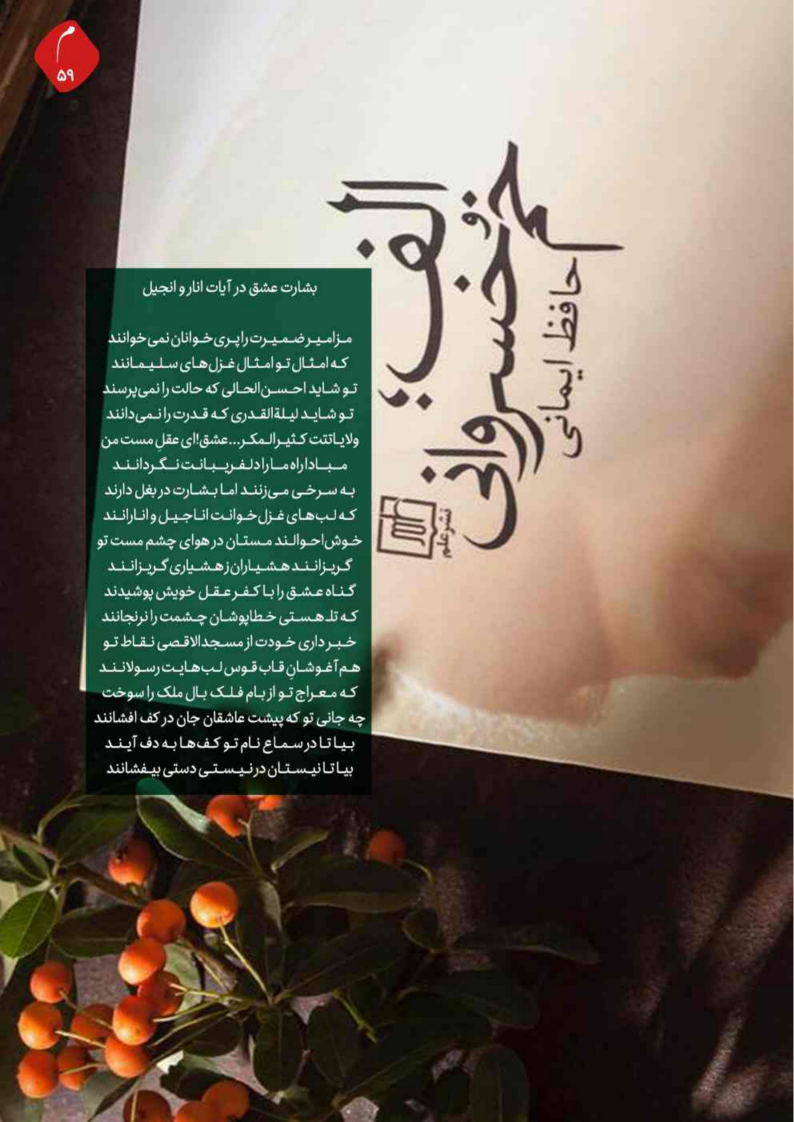
طیٰ کلان ببین وزمان درسلوک شعر کاین طعل یک شبه ره صد ساله می رود















#### از«نامیانهها»:

.1

مجنون ِ دیروز ِ بیابان گردِ حیرانت سر در گریبان غم پیدا و پنهانت گمراه چشمانت امروز آوارهست

در طولِ خیابانها د

.٢

من کهف چشمان توام سرگرم رویای تو سیصد سال حتی بیشتر

خالی ز هراندیشه

کاروپیشهی دیگر

من كهف چشمان توام

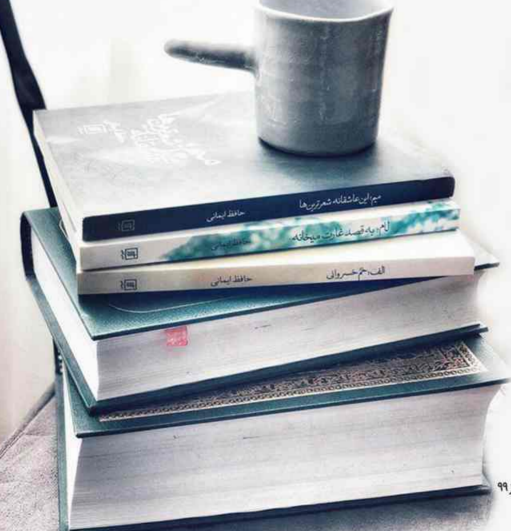
اما خيال ديدنت

بی خواب و خور کرده مرا یکسر

۳. خوشاهمه خوشا منی که با تو ما شدم خوشا به تو به من به ما خوشا خوشا به زلف پر گره که با هم از در رفاقت و غزل شدیم یک شدیم جمع

شدیم همچو دایره ... ۴. هنوزمن هنوز، دربدایت هنوزاست به شب رسید اگر ولی میانهی دو روزاست

SHAJAR\_SADR





از «یک شعر عاشقانهی نا آرام»:

بودای زن!

بلوا بدن!

برکت توپی ببار!

جان را تكان بده!

ديوان شمس من! ديوانهي توأم!

پشتم به توست گرم

ای ساحل صدف کده مرجانی زلال!

در جزر و مدّ این همه رؤیای دلنشنین!

دربیشه زار رویش انگور و انگبین

ای دوریات محال

آه ای صدای سبز!

ای گرم بی گمان!

تعبیرروشنایی نیلوفران آب! ای قالیات به دار تماشا هزار نقش! بشارت موزون ربط و رقص! خاتون آیههای فریبایی و فریب! مديون ومحو چشم توأم اينك مضمون شعله شعلهى شيدايي! تصویر نم نمانهی باران صبح زود در کوچههای کاهگل جو از سرش روان! ای صفحهی شروع غزلهای مولوی! شمعانه شو! شهید تو، پروانهی توأم! ای پیکرت تداعی نوروز و مهرگان لبهای تو دقایق تحویل سرخیاند چشمان تو تلؤلو مهتاب و آینه ... پیدایی قشنگ ترین پشت پردهها! از سوی من سرک بکش از سمت و سوی عشق! پشتم به توسنان خیالات توست گرم ای گرم و گیر گم شدهای خاطر عزیز! رنگین کمان خیل پریناکِ عشوه ریزا ای قبله گاه و قطب نمای قرار و قلب! بنواز هدهدان مرا چشمهی خبرا اى پرچمات بلند به قد قامتِ نسيم! بنواز لحظه را به نوازش ترا بنواز با تموج آهستگان دست! با چین باد، بستر امواج بعد را امواج شادمان سپیدانهٔ برف را این ساحلان حال مرا خام و رام کن تا تر شود از آب زبان تو زعفران!

خالی کن از تمامی هستی مرا بجز ای جز تو هرچه هست هیچ است و جمله هیچ من خالی از تمامی هستی بجز توأم بنواز شاعرانگی ام را به بر... همين!

از «عشق نویسی های مردی از ویلا تا تیراژه»: دوستت دارم با زبان مادریام تاابد به طرز تازهای ... به نامت که فکر می کنم دستهايم عرق مي كنند و شیدائی چون عطر تند کندری می شود در دامنهی کوهی با عرض شانههای من با تو که حرف می زنم انگار با خودم نجوا می کنم ... ما با هم به بوسه میرسیم و در هم شدت پیدا می کنیم بگو بعد از گریستن چه باید کرد؟ بعد از شعر چه باید گفت؟ حالم را از که بپرسم؟ دستم را روی کدام دیوار بگذارم برای قلبم بهتر است؟ غروب در مزرعهی گندم غمگین نیست

غروب در مزرعه ي گندم غمگين نيست نارنجي است غمگين كه باشم در خودم راه مىروم؛ عميق همچون سكوتى كه دهانى را پر كرده باشد عزيزم! عشق آدم را سنگين مى كند

از «تذکرة الجنون فی نفحات الاولیاء»:

ا.
حال ما را برافراشتند؛
مقامی در کنگری عرش در سیاحت چشمانمان
به تمل ک تماشا برخاست
که رسولانی در زمین
برادرانشان را صلا میزنند با صدای ما
و کتابی را میخوانند از حرفهای ما
ما اگر حتی عصیان کنیم
نیزنماز کردهایم
ملائک اسم اعظم که می گفتند
نام ما را می بردند.

۲. درویش اگر درویش باشد هر کجا پای نهد خانقاه گردد. ۲. مجذوب زیبایی باش در این کران بی کران که آدمیان بسیار گاه است چشم بر اوزان او پوشاندهاند مجذوب پاکی باش در پردیس بی پروایی و ترس پلک و پر پروانه ها را ببین در آستان آتش چطور جامه می درند به تعشق عشق 

# گفتوگویی بامحمدرضاایمانیان،منتقدوبازیگرتئاتر،سینماوتلویزیون رقص پردههای روشن اما تاریک

یاسمنزادهگلپایگان زهرا برقی دانشگاهدکترشریعتی مدتزمانمطالعه:۲۵ دقیقه

هرزمان نمایشی به مرحله ی حضور برصحنه می رسد. باید مطمئن بود ازمدت هاپیش گروه بزرگی که یکایک اعضایش، استعداد، هدف و دغدغه دارند، دور هم گرد آمدهاند تا بهترین خود را ارائه کنند؛ در واقع اگر تئاتری بر روی صحنه خوش می درخشد، حاصل عمری مطالعه و تجربههای تاریک و روشن انسانهایی است که در هوای آن نفس می کشند. به راستی این بازی تاریک و روشن زندگی چه خوب خود را در میان رقص پردههای صحنه پنهان می کند و بازیگرانش را به تماشا می کشاند. به راستی تماشاگران بازی ما در زندگی چه کسانی هستند؟ آیا برای آن ها نقش بازی می کنیم یا برای خودمان زندگی می سازیم؟ آیا تمام بود ما پس از نبودن، در صفحات مخدوش عمرمان خلاصه خواهد

درست در کشاکش همین پرسشها و جوابهای بی حساب بودیم که با محمدرضا ایمانیان آشنا شدیم؛ منتقدی که خاک صحنه برشانه هایش نشسته است و اگر هنوز با تئاتر آشتی نکرده باشیم - که خوب هم نیست - او را با نقش آفرینی در سریال شهرزاد می شناسیم. مدیر روابط عمومی مؤسسهی کارنامه، در جهان پر آشوب اطراف ما جنس تفکر و رفتاری داشته و دارد که حین مصاحبه با ایشان آرزو کردیم این صمیمیت و فروتنی به بند بند وجود ما سرایت کند تا دیگر لازم نباشد نقش کسی را که نیستیم، بیذیریم و توهم پیشرفتی را که نیستیم، بیذیریم و توهم پیشرفتی را که نداریم داشته باشیم.

MAHYA GHOLIZADEH PHOTOGRAPHY | 2018



## ۱. جناب آقای محمدرضا ایمانیان از دید یک منتقد هنری. چگونه شخصیتی هستند؟

به احتمال زیاد فردی فعال، پر جنبوجوش، دغدغهمند، در عین حال آدمی که سرش بوی قرمه سبزی می دهد و تلاش می کند دور و اطراف خودش را نقد و تحلیل کند؛ هر چیزی را بهراحتی نمی پذیرد و اگر پدیدهای با خصوصیات اصلی، حسی و عاطفیاش هماهنگ و هم خوان نباشد، صرفاً به واسطهی اینکه اسم و رسمی دارد، مقهور آن نمی شود؛ اگر جملهای از جانب فردی -هر چه قدر موجه، بزرگ و پر سابقه - باشد، فریب این مسائل را نمی خورد و ترجیح می دهد چیزی را بپذیرد که با عقل، منطق، احساسات و عواطف خودش هم خوانی داشته منطق، احساسات و عواطف خودش هم خوانی داشته باشد.

معمولاً خودم را خیلی سخت نقد می کنم و در مورد خودم خیلی بی رحم هستم؛ می دانم خیلی جاها هم تندروی هایی دارم که طبیعتاً بعضی مواقع تاوان سنگینی هم برایش پرداخت کرده و می کنم اما، تمام تلاشم بر این است که در زندگی دین کسی بر گردنم نباشد.

گام اول ورود به حرفهی بازیگری آموزش است.
 آموزش بروز باورپذیر حسی که شاید در واقعیت آن فرد وجود نداشته باشد. به نظر شما -که تجربیات بسیار درخشانی دراین زمینه دارید-هنرجوی تازه آموزش دیدهای که می خواهد جدی و واقعی شروع به تلاش کند. چه کار باید انجام دهد و چه پیشنهادی برای او دارید؟

حرفهی بازیگری مثل همهی حرفهها و مشاغل دیگریک تخصص محسوب می شود؛ البته که شاید خوشبختانه یا متاسفانه -نه فقط در کشور ما، بلکه در خیلی از جوامع دیگر- نگاهی که به این حرفه می شود در ابتدا نگاهی سهل و دم دستی است و فکر می کنیم همین که می توانیم یک جمعی را بخندانیم یا اینکه مجلس گرم کن خوبی هستیم، پس یعنی بازیگر خوبی هم هستیم یا به طور مثال پررو بودن و رو داشتن را (پررو بودن نه به معنای منفی اش؛ اینکه خجالتی نیستیم و احساسات و مواطفمان را راحت به دیگران نشان می دهیم) عامل مهمی می دانیم، پس یعنی بازیگر موفقی می شویم. خوب نه اینکه این ها نشان دهنده ی زمینه و استعدادی نباشد نه اینکه این ها نیست. بازیگری هم مثل هر حرفهی اما لزوماً کافی هم نیست. بازیگری هم مثل هر حرفهی

دیگری نیازمند تخصص و یادگیری تکنیکهای مختلف است. مهمترین چیزی که شاید یک نسل جوان برای ورود به فضای حرفهای و ماندگاری در آن نیاز دارد، زیست در موقعیتهای مختلف است؛ زیست اجتماعی. اینکه ما سعی کنیم خودمان را در موقعیتهای مختلف قرار بدهیم؛ تجربیات متفاوت و متعددی را پشت سر بگذاریم تا آنجایی که به سلامت روح و روانمان و اطرافیانمان صدمهای وارد نشود. تلاش کنیم از تجربیات دیگران خیلی خوب استفاده کنیم. خوب مطالعه کنیم. مطالعه به شدت موثر است؛ به خصوص رمانهای داستانی و نمایشنامههای فیلمنامههای مختلف؛ چون باعث می شودقوه ی تخیل مافعال بشود و خودمان را در مقام شخصیتهای مختلف قرار بدهیم و سعی کنیم زیست آنها بدهیم و سعی کنیم زیست آنها را تصور کنیم.

نقدخواندن، آن هم بسیار! مثل نقد تئاتر: دیدن نمایش، تئاتر و فیلمهای مختلف؛ فرقی نمی کند که کیفیت آنها چگونه باشد. طبیعتاً فیلمها و نمایشهای خوب را بیشتر و حتی فیلمها یا نمایشهای بد را هم باید دید؛ بهدلیل اینکه یاد می گیریم که چگونه بازی نکنیم یا در چه آثاری حضورنداشته باشیم.

یک مثل قدیمی هست که میگوید: «شاید یک بازیگر موفق با نقشهایی که "بله" گفته و بازی کرده است، ماندگار نشود؛ بلکه با نقشهایی که "نه" گفته و بازی نکرده،ماندگارمیشود».اینکهماشأنوشخصیت کاریمان را حفظ کنیم و بلد باشیم چگونه با اطرافیان تعامل کنیم، اینکه سعی کنیم نبض جامعه را در اختیار خودمان داشته باشیم و با مردم و جامعه بجوشیم، به ما کمک میکند تا در مسیر درستی باشیم. ما در مقام بازیگر باید سعی کنیم شخصیتهای مختلف را از اقشار همان جامعه بازی بکنیم.

خوب بعضاً دیدهایم کسانی که با این اعتقاد و پیش فرض در دورهی بازیگری شرکت می کنند که خوب سریالهای ایرانی را دوست ندارند، سینمای ایران را ضعیف می دانند و تئاتر هم که اصلا مورد علاقه شان نیست؛ و بعد من پیش خودم می گویم چطور ممکن است؟ پس این عزیزان بعد از اینکه آموزششان تمام شد، قرار است کجا بازی کنند؟ چه نقشی را بازی کنند؟ بالاخره قرار است در حوزه فرهنگ و هنر همان کشوری که داریم در آن آموزش می بینیم، فعالیت کنیم و نقش همان مردم مملکت خودمان را بازی کنیم. پس مگر می شود دوست نداشت؟ پس را بازی کنیم. پس مگر می شود دوست نداشت؟ پس اصلا، چطور داریم دوره ی بازیگری می گذرانیم؟

بنابراین آن زیست فردی میتواند خیلی مؤثر باشد. طبیعتاً استعداد هم مؤثر خواهد بود و بخشیاش هم شانس است -قابل کتمان نیست- و تلاش و تلاش و تلاش.



#### ٣. دراين زمينه ها به ما كتاب معرفي مي كنيد؟

همان طور که گفتم، برای کسانی که میخواهند وارد عرصه ی بازیگری بشوند، خواندن رمانهای داستانی مختلف، اعم از رمانهای ایرانی و خارجی، میتواند خیلی مفید باشد. رمانهایی مثل "کلیدر و سووشون" همچنین خواندن شعر، دیوان حافظ، شاهنامه فردوسی و...؛ شاید بعضیها بگویند اینها چه ربطی به بازیگری دارد؟ ولی خوب کسی که ادبیات و فرهنگ کشور خودش را نشناسد، کسی که نتواند با ادبیات داستانی کشورش همگونی داشته باشد، طبیعتاً قوهی تخیل ضعیفتری همگونی داشته باشد، طبیعتاً قوهی تخیل ضعیفتری است. علیالخصوص رمانهای داستانی ملی که با فرهنگ بومی خودش همخوانی بیشتری دارد. خواندن ارمانهای خارجی مثل داستانهای پلیسی آگاتاکریستی با بسیاری از رمانهای مطرح خارجی را پیشنهاد می کنم؛ یا بسیاری از رمانهای مطرح خارجی را پیشنهاد می کنم؛

در این زمینه کتاب هم زیاد نوشته شده است. کتابهای بازیگری متفاوت، مثل: مکاتب بازیگری لی استراسبرگ، مایزنر، استلا آدلر؛ اینها نه اینکه کتابهای مفیدی نیستن<mark>د</mark>. اما پیش از آنکه دارای اندک تجربهای بشویم. معمولاً خواندناش خيلي توصيه نمي شود؛ چون به ما یک ذهنیتی میدهد که بعداً تغییر آن ذهنیت و هماهنگیاش با فضای کار حرفهای، ممکن است آدم را یک مقدار تک بعدی کند. اما خوب کتابهایی مثل مکتب بازیگری لی استراسبرگ، استلا آدار، مایزنر، نمایشنامههای چخوف، <mark>ن</mark>مایشنامههای شکسپیر و آثار نمایشنامهنویسان ایرانی مثل استاد بهرام بیضایی، نادر برهانیم<mark>رن</mark>د، محمد چرمشیر، غلامحسین ساعدی و حمید ام<mark>جد</mark> میتواند به <mark>ما</mark> خیلی کمک کند تا پایهی مناسبی برای ورود به عرصهی بازیگری داشته باشیم. لزوماً هم بهشخصه با این تفکیک بازیگری تئاتر یا سینما موافق نیستم و اصلا اشتباه مصطلحی شده که جا افتاده است. پایهی بازیگری یکسان است؛ تکنیکهای مدیوم هایش با هم متفاوت است.

بالاخره در هر بازی، ما نیازمند تحلیل نقش،تحلیل شخصیت و همچنین بدن و بیان مناسب برای ارائهی آن

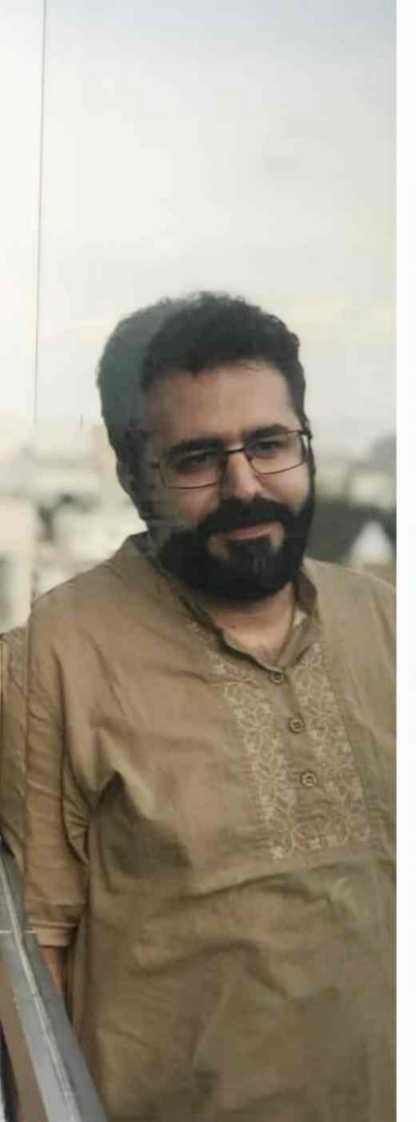
هستیم و طبیعتاً روی صحنهی تئاتر با مقابل دوربین سینما یا تلویزیون، از تکنیکهای مختلفی برای ارائهی آن نقش استفاده می کنیم. بعضی از این تکنیکها در این دو مدیوم لزوماً مشترک هستند و بعضی ها با هم اشتراکی ندارند: برای همین فکر می کنم تا آنجایی که می توانیم کتاب بخوانیم؛ دایرهی واژگانمان را افزایش بدهیم و پشتوانهی ذهنی خودمان را با انبوهی از رمانهای داستانی، نمایشنامهها، فیلمنامهها و با دیدن تئاترها و فیلمهای مختلف تکمیل بکنیم.

۴. به طور معمول گفته می شود که حین خلق یک شخصیت، خودمان را به جای او بگذاریم و بازی کنیم، حرف بزنیم و رفتار کنیم، امروزماشا هدیک طیف گسترده ای از ندگی نمایشی هنرمندانی هستیم که زندگی شخصی شان را در رسانه ها برای مخاطب بازی می کنند. به نظرتان علت چه می تواند باشد؟

اولاً این که، من خاطرم هست که استاد رضا کیانیان نازنین، یک بار حرف قشنگی زدند. گفتند: «یک بازیگر تمام تلاشش را انجام میدهد تا مردم او را بشناسند؛ آدمهای مختلف او را بشناسند؛ تبدیل به چهرهی معروف و بلکه هم در مرتبتی بالاتر محبوبی بشود و وقتی که معروف شد، متوجه نمی شوم که چرا حالا هی دنبال قایم کردن خودش است. تلاش می کند که خودش را قایم کند و خودش را خیلی در منظر عموم قرار ندهد».

این حرفه یک خاصیتی دارد؛ اینکه طبیعتاً فعالیتهای زندگی روزانهتان -خواسته یا ناخواسته- در یک اتاق شیشهای قرار می گیرد. با مدد تکنولوژیای که این روزها در دست خیلیها است. این ماجرا ظهور و بروز بیشتری پیدا کرده؛ با حرف شما تا حدودی موافقم و لزوماً چیز بدی نیست؛ اما متاسفانه مثل هر پدیدهی دیگری در کشور ما، قبل از اینکه فرهنگش جا بیفتد، اول ابزارش آمده است.

ما خیلی از بازیگران را داریم که زندگی شخصیشان را به منظرنگاه مخاطب عرضه می کنند واتفاقاً احساس می کنند با این کار جذب مخاطب بیشتری برای خودشان دارند: اما در یک بزنگاهی که مشکلی پیش می آید، می گویند

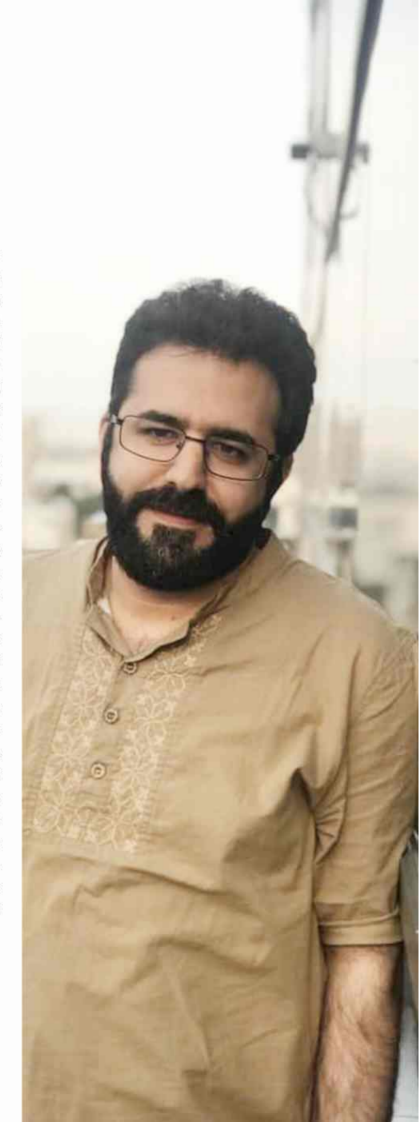


چرا ما را قضاوت می کنید؟ در صورتی که وقتی داریم زمان خوشی هایمان را به مردم عرضه می کنیم حتی برای عرضه طراحیاش هم می کنیم، طبیعتاً پیشاپیش این اجازه را داده ایم که مردم در زمان ناخوشی ها هم ما را قضاوت کنند. اگر اصولاً با این قضاوت حال خوبی پیدا نمی کنیم، از همان ابتدا باید زندگی مان را جوری طراحی کنیم که نه آن خصلت مردم داری صدمه ببیند و نه اینکه لزومی داشته باشد هر آنچه را که در زندگی مان می گذرد، در منظر عموم قرار بدهیم؛ مثل همهی آدم های دیگر که یک منظر عموم قرار بدهیم؛ مثل همهی آدم های دیگر که یک حریم شخصی دارند. متاسفانه احساس می کنم که ما هنوز فرهنگ استفاده از یک سری تکنولوژی ها را نداریم؛ ولی ابزارش را داریم و استفاده می کنیم. انشاءالله که این فرهنگ زودتر برایمان جا بیفتد که از این ابزار چگونه استفاده بشود.

۵. با توجه به صحبتی که پیرامون زندگی نمایشی داشتیم، می خواهیم تفاوت پیشرفت هنری دو شخصیت را با هم بررسی کنیم؛ شخصیت "الف" که همیشه در رأس حواشی دنیای هنر قرار دارد؛ جزئی ترین مسائل زندگیش را به مخاطبین می گوید و دربارهی اخبار ریز و درشت، واكنش نشان مىدهد. در مقابلش شخصيت "ب" بيشتر به پرورش بعد هنری خودش میپردازد؛ شبکه اجتماعی وسیعی ندارد و زندگی رسانهای اش محدود است. با توجه به اینکه در ابتدا این دو شخصیت توانایی و نبوغ یکسانی در زمینهی هنری دارند، نتیجهی کوتاهمدت و بلندمدت هریک از این فعالیتها چگونه خواهد بود؟ خوب سؤال سختی است؛ به دلیل اینکه هرکدام مزایا و معایب خودشان را دارند. طبیعتا کسی که در صدر اخبار است -حالا بعضاً ممكن است اين اخبار، اخبار زرد و حاشیهای باشد- به نوعی خودش را معرفی هم می کند. شاید موقعیتهای کاری متفاوتی هم برایش ایجاد کند. این قابل کتمان نیست که در شرایط فعلی، نه فقط در کشورما، بلکه در خیلی از کشورها، آدمهایی که صدر اخبار هستند - على الخصوص اخبار حاشيهاي - موقعيتهاي شغلی شاید به نوعی بیشتری برایشان فراهم میشود. از باب ماندگاری هم، این دو خیلی شرایط متفاوتی پیدا



مى كنند: آن كسى كەبدون حاشيەترو آرامترزندگى مى كند و خیلی اهل بازیها و به اصطلاح شامورتیبازیهای رسانهای نیست، لزوما در حرفهی خودش، آدم ماندگارتر یا متداوم تری نمی شود. کما اینکه خیلی از عزیزانی را داریم که اتفاقا بازیگران خوبی هستند و سبقهی خوبی هم دارند؛ ولى از آنجايي كه از نقد روز جامعه فاصله دارند، آرام آرام از یادها می روند و در اصل به غار تنهایی خودشان کوچانده میشوند؛ اما تجربه ثابت کرده که شما در استفادهی درست از این ابزار و بهنوعی مدیریت فضای رسانهای خود و اینکه چه میزان از زندگی شخصی تان را در منظر عموم قرار بدهید، می توانید تا جایی که در توانتان هست، از مزایای این تکنولوژی استفاده کنید، مداوم خودتان را در معرض نگاه قرار بدهید و سعی کنید جذب مخاطب بیشتری داشته باشید؛ به همین ترتیب، مضرات و آسیبهایش را کم کنید. اما خوب، این سؤال شما مثل همان سؤال قديمي "علم بهتر است يا ثروت" است. واقعاً هیچوقت نمی شود جواب قطعی به آن داد؛ یعنی ما ممکن است در موقعیتی قرار بگیریم که بگوییم برای کسب علم، اول نیازمند یک ثروتی هستیم تا بتوانیم به سراغ آن علم برویم و آن را یاد بگیریم و بعضی مواقع می گوییم تا علمی نباشد، اصلا ثروتی نمی آید. در اصل خیلی دو پهلو و چند پهلو است و نمی شود یک نسخه را پیچید. نسبت به هرکس متفاوت می شود ولی خوب کسانی در جامعهی ما هستند که به واسطهی فضای زرد یک مدتی در صدر اخبار قرار می گیرند و بعد یک آدم دیگری با یک مدل دیگری پیدا می شود و مخاطب به سمت او گرایش پیدا می کند و این فرد از دایرهی نگاه مخاطبین حذف می شود. این خصلت این حرفه است و می گویم بستگی دارد چطور بتوانیم این فضا را مدیریت كنيم.



#### می شود این صحبتی را که شما کردید. به عنوان یک اخلاق حرفه ای قلمداد کرد؟

تعریف دارد؛ اخلاق بر اساس چه متر و معیاری؟ یک ویدئویی از حامد بهداد در مصاحبه با آقای گلمکانی در مجلهی فیلم منتشرشد؛ یک جملهی قشنگی می گفت: «متر و معیار خوب و بد چیست و چه کسی است؟ مثلا من باید ناراحت باشم که فلان فیلم را بازی کردم؟ اصلا چرا باید ناراحت باشم؟ آن لحظه را زیست کردهام ولو به غلط…»

پس بنابراین اخلاق، نسبی است و برحسب نظر و سلیقه یا سطح شعور و سواد اجتماعی و یا سطح کیفی زندگی هر شخص متغیر است؛ اما یک پایههایی دارد. بله، متاسفانه در این حرفه کسانی هستند به محض اینکه به یک شهرتی میرسند، زمینههای اخلاقی را فراموش می کنند یا زیر یا میگذارند؛ احساس میکنند حالا که به جایگاهی رسیدهاند، حق دارند هر طور دلشان میخواهد رفتار کنند؛ راجع به هرچه دلشان می خواهد هر اظهار نظری را بكنند وطبيعتاً اين به وجههى خودشان هم آسيب مىزند. اما ما باید این را با آن دغدغه و کنشهای اجتماعی مرسوم تفکیک کنیم. مثل اینکه همهی ما یک تحلیل سیاسی و برای خودمان داریم؛ همهی ما یک تحلیل اجتماعی از شرایط اجتماع خودمان داریم. این با اظهار نظرهای بی مورد راجعبه همه چیز فرق میکند. یک هنرمند هم مثل همهى اقشار جامعه مىتواند تحليل داشته باشد که می تواند درست نباشد و یا درست باشد؛ اما چون هنرمند بیشتر در منظر نگاه عموم قرار می گیرد. یس بیشتر هم قضاوت میشود؛ بنابراین اگر زمینههای اشتباهش بیشتر باشد، بیشتر دیده می شود. برای همین است ما می گوییم که خوب مثلا چرا فلانی راجع به موضوعی نظر داده است؟ در حالی که او هم مثل بقیه اقشار جامعه است؛ البته بايد اين ابراز نظر را مديريت كند و آن را در چهارچوب سطح سواد خودش بیاورد و به سواد مخاطبش هم نگاه کند که آیا مخاطب الآن منظورش را می فهمد یا باید جور دیگری بگوییم که متوجه بشود؟ یا اصلا الآن نباید حرفی راجعبه فلان موضوع بزنیم و بگذاریم یکذره بگذرد و بعد اظهار نظر کنیم یا اصلا اظهار

نظرنکنیم.خیلی شرایط حساسی است. یک اتفاقی می افتد؛ اظهار نظر نکنی یک سری هجمه دریافت می کنی که چرا راجع به فلان موضوع حرف نزده ای، اظهار نظر بکنی یک عده می گویند چرا اصلا حرف زدی؟ می گویم، بالاخره هرکاری بکنی، یک عده موافق یا یک عده مخالف خواهد داشت.

#### ۷. برای ما از مصادیق پیشرفت واقعی بگویید؛ اسطورههای بازیگری ما، چطور توانستهاند از دام توهم پیشرفت در امان بمانند و به واقعیت آن برسند؟

ازبزرگانی کهنمونههای بی بدیلی هستند، خیلی هارامی شود نام برد؛ چه ایرانی و چه خارجی. اگر بخواهم از ایرانیها نام ببرم، خوب به نوعی می توانم هم از کیفیت زندگی و هم کیفیت فنی و هنری بازیگران بزرگی مثل: استاد علی نصیریان، استاد عزت الله انتظامی، استاد داود رشیدی، استاد محمدعلی کشاورز، استاد احمد آقالو که به نظرم ستارهی بیبدیلی در تئاتر کشورمان بودند، استاد حمید سمندریان، علی رفیعی، خیلی از بازیگران و هنرمندان و کارگردانان دیگری مثلادر سینما مثل: بهرام بیضایی، مثل یرویز فنی زاده؛ خیلیها را می شود نام برد. اگر نخواهم یک موقع خدایی نکرده خوانندگانتان بگویند چرا همه را از آقایان نام برد و نگاه من را به نگاه جنسیتی تعبیر نکنند، از خانمها هم می شود خیلیها را نام برد؛ مثل: سرکار خانم رویا تیموریان، خانم فخری خوروش، سرکار خانم سيمين معتمد آريا يا به تعبير عام مردم فاطمه معتمد آريا، خانم گلاب آدینه، گوهر خیراندیش؛ هنرمندان بسیاری را می شود نام برد: سرکار خانم هما روستا که واقعاً بینظیر

اتفاقاً در همین مثالها شما دقت کنید؛ مثلا احمد آقالو؛ خوب آقای آقالو یکی از فوقالعاده ترین بازیگران تئاتر بودند و در تصویر هم حضورهای درخشانی داشتند؛ یک نمونهی خیلی خوب از آدمی که زندگی بسیار سالم و دغدغهمندی داشت و به شدت روی بازی خودش و بعد فنی و کیفیت آن حساس بود اما حق بدهید اگر الآن در سطح جامعه برویم و بپرسیم: احمد آقالو؟ خیلیها نمی شناسند و بعد آدم - یک نسل جوان- پیش خودش



و وقتی هم می خواهیم نقد را بگوییم، به طرف مقابلمان به چشم طعمهای نگاه می کنیم که باید تکهپارهاش کنیم و او را از بین ببریم.

نقد طبیعتاً می تواند خیلی موثر باشد؛ در این شکی وجود ندارد. روزی که نقد، تحلیل و نقادی در جامعهای از بین برود، نشان دهنده ی این است که آن جامعه مضمحل شده و رو به نزول است؛ اما، چگونه نقد کردن هم خیلی مهم است. اینکه ما ذرهبین را فقط روی نقاط منفی بگذاریم؛ اینکه ما برداشت خودمان را درست مطلق بدانیم و بگوییم که و لا غیر؛ و غیر از این اصلا امکان پذیر نیست. نقد می کنیم، هدفمان در اصل این است که باب گفتگو را باز کنیم و زمینه ی آن را فراهم کنیم. خوب اینکه ما نوعی نقد کنیم که اصلا، زمینه برای گفتگو فراهم نشود و بیشتر، فضا برای مجادله و دعوا فراهم بشود، این نشان بیشتر، فضا برای مجادله و دعوا فراهم بشود، این نشان دهنده ی این است که ما بلد نیستیم نقدمان را خوب بیان کنیم ولو اینکه نظر و نقدمان نقد درستی باشد.

می شود بعضاً جاهایی هم نقد مثبت انجام داد. می تواند خیلی موثر باشد؛ اما به شرطی که ما خوب گوش بدهیم؛ خوب گوش کنیم نه اینکه فقط بشنویم؛ گوش کنیم. بین این دو تا تفاوت است. می گویند که یک بازیگر باید بتواند خوب گوش بدهد؛ نظر همدیگر را فهم کنیم و مقابل هم جبهه نگیریم. همدیگر را تکه پاره نکنیم. فکر می کنم نقد خیلی می تواند موثر باشد نه در حوزه تئاتر، در هر حرفه و شغل و مراتب دیگری.

۹. اگر صحبت یا پیشنهادی هست، ما به می شنویم.
 خواهش می کنم. صحبت پایانی ام این است که اهل
 تحلیل باشیم. اهل دو دوتا چهارتا باشیم. سعی کنیم سطح

سواد، سطح کنش و سطح کیفی زندگی جامعهی ما به یک سطحی نگری ای رسیده که شاید بخشی اش به دلیل همین چند اینچ کوچک کف دستمان، تحت عنوان موبایل است و اینکه ما به فضای شبکه های اجتماعی ختم شدیم. (من از واژه ی فضای مجازی برایش استفاده نمی کنم چون در زندگی روزمره ی فعلی به نوعی از هر فضای دیگری حقیقی تر شده است).

احساس می کنم در جامعه مان داریم اخلاق را فراموش می کنیم -متاسفانه می توانم بگویم بخش وسیعی فراموش کردیم- تصور می کنیم چون چندتا کلید زیر دستمان است و می توانیم یک صفحه ی مجازی جعلی از خودمان داشته باشیم و هویت واقعی خودمان نباشد. هر مدلی دلمان بخواهد حرف بزنیم و هر مدلی دلمان بخواهد نظر بدهیم: فحاشی کنیم و از الفاظ رکیک استفاده کنیم: چون کسی نمی داند که این کیست.

ما اخلاق را در جامعهمان از دست دادهایم. این بی اخلاقی خیلی صدمات دیگری هم دارد و لطمههای بسیار زیادی میزند. اینکه ما خودمان یا جریان فکری و یا جریان معرفتیمان را درست مطلق میدانیم و میگوییم بقیه محکوم و مختوم به نابودی هستند، این هم دارد صدمه جبران ناپذیری به ما می زند. ما قدر همدیگر را نمی دانیم. با همدیگر مهربان نیستیم. استاد شجریان یک بار جملهی خوبی گفتند: «قدر همدیگر را بدانیم. چون زندگی جز دیدارهانیست. چون تنهایی که خاطرهسازنیست برای ما و خاطرهانگیز نیست. اما دیدارهاست که میگوییم ... فلان روز یک جایی همدیگر را دیدیم و فلان حرف را زدیم»؛ احساس می کنم در جامعهمان نامهربان شدیم و هیچکس جز خودمان نمیتواند به ما کم*ک کن*د. اگر خودمان قدر همدیگر را ندانیم، هیچکس، هیچ نیروی خارجیای، هیچ ورودی دیگری از هیچ جای دنیا نمی تواند ما را درست کند مگر اینکه خودمان بخواهیم و از خودمان شروع کنیم. این خودمان هم لزومی ندارد خیلی خودمان بزرگی باشد. به اندازهی توان و قدر دریافت خودمان از زيست اجتماعي. اميدوارم مهربان بشويم واخلاق جامعهمان برگردد. امیدوارم. غمتان کم و روزگار به کامتان باشد.

### نیمکت سفید، در حوالی ما آیا ما به طور واقعی **در زندگی** پیشرفت م**ی کنیم** یا فقط توهم آن را داریم؟

ياسمنزادهگلپايگان

دانشگاهعلامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۱۰ دقیقه

پیشرفت در زندگی یک مسئلهی کاملا واقعی، محسوس و ملموس است. وقتی ما در زمینهی علم و دانایی، دارایی و ثروت، توانایی و قدرت، رشد می کنیم و از درجهی کمال به درجه بالاتر آن می رویم، یعنی پیشرفت کردیم. خداوند متعال در ما زمینهی پیشرفت و کمال در تمامی عرصه ها را قرار داده است و خود نیز کمال مطلق است. هرچه ما به سمت قدرت و علم خدا برویم و پیشرفت کنیم، به سمت کمال مطلق رفته ایم. مثل خورشید که هرکس به اندازهی بهرهی خودش می تواند از آن استفاده کند. یکی خانه اش را رو به خورشید می سازد - در جهت کمال و پیشرفت و بهرهاش هم استفاده از نور خورشید است، و دیگری پشت به خورشید - در حالی که فکر می کند در حال پیشرفت به خورشید در حال پیشرفت است و هیچ بهرهای از نور ندارد. پیشرفت واقعیت دارد، اما یک سری ها پسرفت دارند

فاطمه، ۲۲ ساله/ دانشجو

هیچ چیزصد درصدی وجود ندارد اما مسلماً درزمینه هایی هم پیشرفت می کنیم؛ چون کشف و اختراع می کنیم و به پشتوانهی دانش مان به ایده آل های زندگی نزدیک تر میشویم

زهرا،۴۴ ساله/فرهنگی



واژهی "پیشرفت"، مخصوص کسانی است که طالب آن هستند. برای کسی که طالب پیشرفت نیست. پیشرفت چندانی در کارنخواهد بود؛ و همچنین کسی که به دنبال پیشرفت در زندگیاش است، نباید تنها با توهم، انتظار پیشرفت در هر حوزهای از زندگیش را داشته باشد؛ بلکه باید عزم خود را جزم کند و برای رسیدن به جایگاهی که خود را در آنجا تصور می کند از هیچ تلاشی دریغ نکند و تمام نیروی خود را به کار گیرد. در این صورت، در زندگی خود شاهد پیشرفتهای گوناگونی خواهد بود

سعیده، ۲۰ ساله/ دانشجو

ما در زندگی پیشرفت میکنیم، ولی اگر بخواهیم؛ همه چیز به خودمان بستگی دارد. اگر بخواهیم پیشرفت کنیم قطعاً به آن میرسیم و اگر نخواهیم هم قطعاً نمیرسیم... این ما هستیم که توهم یا واقعیت زندگی را میسازیم هستی، ۱۵ساله/ دوبلور

گاهی پیشرفت هم با توجه به شرایط زندگی، کاری عبث تلقی میشود. ما انگار هر روز درحال دویدن روی تردمیلی هستیم که روزی گمان می کردیم جادهی موفقیت است و حالا مشخص شده است که، نه.

آمیتیس،۳۱ ساله/ کارشناس آزمایشگاه

آدمها رویاهای زندگیشان را در تکامل آینده و پیشرفت آن میدانند؛ پس قطعاً اگر با همان رویای زیبا به پیش روند حتماً به مقصد خواهند رسید و این یعنی پیشرفت حاصل شده است.

سمیه،۴۰ ساله/ خانه دار

زندگی پر از فراز و نشیب است. هر لحظه از زندگی به دلیل وجود محدودیتها و خیلی چیزهای دیگر، باید دست به انتخاب بزنیم و همین انتخابهاست که باعث پیشرفت یاپسرفتمامیشوند.زمانیماپیشرفتمیکنیمکهدرجهت

رشد خودمان (چه شخصیتی، چه ارتباطی و چه روحی) قدم برداریم و کاری انجام بدهیم. قاعدتاً آن نمایش هایی که آدم ها باپول و ماشین و شغل و موقعیت شان به صحنه می برند توهم پیشرفت است. فکر می کنم بیشتر اعضای جامعه ما توهم پیشرفت دارند چون پیشرفت را در این چیزهای مادی و ناماندگارمی بینند

حورا،۲۲ ساله/کارشناساقتصادکشاورزی

پیشرفت، عدم پیشرفت و توهم پیشرفت درزندگی هر آدمی بستگی به تلاش خودش دارد. هر چقدر پشتکار و تلاش بیشتر باشد، پیشرفت زندگی ایده باشد، پیشرفت زندگی ایده آلی را که می خواهد، می تواند داشته باشد. انسان موجودی است که همواره به دنبال بهترین اتفاقات و امکانات است. به نظر من حتی اگر موفق هم شده باشد، باز هم از مسیر دست نمی کشد و فکرمی کند که توهم بوده و باید بیشتر تلاش کند علی ۲۳ساله / دانشجو

قاعدتاً پیشرفت را می شود از جهات مختلفی بررسی کرد. پیشرفت اجتماعی که خب قابل تشخیص است. پیشرفت مالی هم که قابل محاسبه است...اما چیزی که هر کسی نمی تواند آن را تشخیص بدهد و یا ممکن است راجع به آن دچار توهم شود. پیشرفت معنوی، شخصیتی ومعرفتی است. فکر می کنم برای این موضوع باید یک چهارچوب ومعیار مشخص تعیین کنیم و ببینیم چقدر نسبت به آن هدف توانسته ایم پیشرفت کنیم. البته که تعیین آن چهارچوب هم کار آسانی نیست ونیاز به تفکر و جست و جوو تجربه دارد

سحر،۲۵ ساله/بیکار

بنظرم انسان دائماً در حال حرکت درزندگی است؛ یعنی هیچ وقت ثابت دریک نقطه ی واحد نمی ماند. حالاگاهی پیشرفت می کند، گاهی پسرفت؛ ولی توهم نیست، چون توهم، تصویری است که بازتابی ندارد. اما پیشرفت یک حرکت منسجم روبه جلواست

نازنین،۱۹ ساله/دانشجو



نظرسنجی که امروزانجام می شود، رد پای افکار معاصر مردم ما می باشد که در دسترس آیندگان قرار خواهد گرفت. در عصر حاضر، زندگی مجازی دامنهی گسترده ای پیدا کرده و دنیای اینترنتی، پای بشررا بسته است. حالا اعتقاد دارند که دنیا وارد شکوفایی شده اما اگر بخواهیم پیرامون زندگی صحبت کنیم باید آن قدر این موضوع به چالش کشیده شود تا نتیجه ای حاصل گردد. من اعتقاد دارم که روح آدم هامرده و زندگی رباطی ادامه دارد

فرشته/مجري

پیشـرفت فـردی، تحقـق عملی و نظـری اهـداف پیش بینی شـده و قابـل انتظار بعد از طـی فرآینـدی هدفمنـد و کنترل شـده و عقل محـور اسـت.... و توهم پیشـرفت، هر گونـه تلاشـی را شـامل میشـود کـه فاقد سـه رکن گفتـه شـده در بـالا بـوده و در ذات خود امـری بـدون برنامـه ریـزی، هیجانـی و بـاری بـه هـر جهت باشـد که طبیعتـاً پیامـد آن اتلاف و اضمحـلال اسـت. پـس هـم پیشـرفت و جـود دارد و هـم توهـم آن. و ایـن دو کامـلا از هم جدا هستند

سعید،۳۲ ساله/مشاورخانواده

پیشـرفت کمّـی، در برخـی حوزههـا وجـود دارد؛ مثـل پیشـرفت در فنـاوری و علـم. اما بـه معنای اعـم و کیفی، یعنـی همزمـان درهمـهی حوزههـا و تـوام بـا احسـاس بهتـر انسـان نسـبت بـه خویـش، پیشـرفتی نمیبینـم؛ حتی به زعم من توهمی از پیشرفت هم نمی توان داشت

ساناز،۳۹ساله/جامعهشناس

بایـد دیـد منظـور از پیشـرفت چیسـت؟ مـا در زمینـهی تکنولـوژی مـدام در حـال پیشـرفت هسـتیم ولـی در ابعـاد دیگـر متاسـفانه پیشـرفت قابـل ملاحظـهای نمی کنیـم کـه هیـچ، بلکه در بعضی مسـائل پسـرفت هـم داریم؛ بعنـوان مثـال در مطالعـه و اخلاقیـات. میشـود گفـت، مـا بخشـی از دنیـا را میبینیـم و چـون در آن بخـش پیشـرفتی حاصـل شـده، درمجموع توهمپیشرفت داریم

صادق، ۶۵ ساله / شغل آزاد

(پیشرفت) و هم در رسیدن به آن، دخیل هستند. به امید فرداهای روشن برای همه

الهام ۲۸ ساله/دانشجو

همان طورکه همه می دانیم، زندگی جنبه های مختلفی دارد. ممكن است يك شخص روى جنبه هاى روحى اش كار كندوبه تعالی برسد. ممکن است شخص دیگری روی جنبههای جسمانیاش کار کند و یا حتی جنبههای اقتصادی مد نظر شخص باشند اما من به شخصه ترجیح میدهم دربارهی مبحث شخصیت و رشد اجتماعی صحبت بکنم. اگر کسی بتواندشخصيت اصلى خودش رابشناسد (نقاط ضعف وقوت خودش رابشناسد)ویااصطلاحاً به خودش بیاید،می تواند در خیلی از زمینههای مذکور رشد کند. بطور مثال شخصی که هوش هنری کمی دارد ولی علاقه ی زیادی دارد نسبت به کسی که استعداد و هوش هنری دارد، خیلی خیلی بیشترباید تلاش كند و مطمئن باشد با تلاش بالاخره مهارتهای لازم را کسب خواهد کرد و در اخر کسی هم که بتواند مهارتهای زیادی در زندگی کسب کند و اصطلاحاً ادم پُری بشود، می توانددرمراحل مختلف زندگی اش موفق باشدویی شرفت کند. همانطور که بزرگان فرمودهاند خواستن توانستن است؛ البته من هماضافه كنم كه خواستن وتلاش كردن، توانستن است. نيلوفرا٣ساله/نقاش

به نظرمن آدم باید کمی همت داشته باشد تا بتواند پیشرفت
کند: مثلاً من دوست دارم در هنر پیشرفت کنم اما اگر همت
نکنم هیچ پیشرفتی نمی کنم و پس از مدتی دچار توهمهای
متفاوت می شوم: حالا هر کس بنا بر شخصیت خودش. یکی
خوش بین است و دچار توهم پیشرفت می شود؛ یکی هم
بدبین است و توهم می زند کسانی هستند که نمی خواهند او
پیشرفت کند: چون نفس و ذات انسان رخوت را نمی پذیرد و
دوست دارد درباره ی درجاز دن هایش بهانه تراشی کند
معصومه ۵۵ ساله / رابط خانه ی بهداشت

امیدوارم دنیا قدر آدمهای پویا و روشن فکر را بداند و کاری نکند که دلسرد بشوند. شرایط زندگی، ثانیه به ثانیه متفاوت است؛ یعنی در لحظه ای ممکن است پیشرفت کنیم و در لحظه ای با-همان کار واحد-در توهم پیشرفت به پسرفت برسیم. این پسرفتهای نقاب زده، روز به روز در بین اقشار مختلف جامعه پررنگ تر می شوند. توهم یعنی اینکه هرچه تلاش می کنی، می خواهی خودت را بالا بکشی (چه از لحاظ اقتصادی، چه تحصیل) درجا که نمی زنی هیچی، به عقب هم برمی گردی. فارغ التحصیلان زنی هیچی، به عقب هم برمی گردی. فارغ التحصیلان زیادی در رشتههای مختلف و مقاطع متفاوت در حال زیادی در رشته های مختلف و مقاطع متفاوت در حال حاضر وجود دارند که شغل مناسب پیدا نمی کنند. آیا تمام تلاش و انرژی شان را در بهترین سال های عمرشان صرف یک توهم پیشرفت کرده اند؟

مرضيه، ۲۶ ساله / داروساز

پاسخ به این سوال بستگی به این دارد که واژهی پیشرفت برای هر شخصی چطور تعریف شده باشد؛ گاهی اوقات پیشرفت و موفقیت، رسیدن به خوشحالی، رسیدن به شغل مورد نظر، قبولی در رشته خاص وغیره است. بعضی هم با یک عمل زیبایی معتقدند که پیشرفت کردهاند. شخصی صرفاً با خرید یک گوشی مدل بالا، نمایش آن در شبکه های اجتماعی و جذب مخاطب به خواستهاش رسیده و قطعاً از نظر خودش پیشرفت کرده است؛ حتی اگه این پیشرفت، موقتی باشد. من در پی انتقاد از هیچ كدام از تعاریف پیشرفت از دید اشخاص مختلف نیستم. این موضوع به زندگی شخصی هر فرد مربوط است و نباید قضاوت کنیم، فقط میخواهم عنوان کنم که رسیدن به پیشرفت و تشخیص اینکه توهم هست یا نیست بر می گردد به زاویهی دید هر یک از ما نسبت به پیشرفت که برای هر کس متفاوت میباشد. اگر از پیشرفت خودمان برای دیگران تعریف کنیم، ممکن است تعدادی بر این عقیده باشند که هنوز پیشرفت نکردهایم. چرا که پیشرفت از نظر ما با آنها کاملا فرق می کند. پس باید برای رسیدن به پاسخ این سوال به خودمان و دهنیت خودمان برگردیم؛ البته نباید فراموش کنیم که محیط و اطرافیانمان، هم در شکل گیری تعریف این واژه



### خليل

#### مريم يورانصاري

كارشناسي ارشد كشتىسازي

دانشگاه امیرکبیر

مدت زمان مطالعه: ٧ دقيقه

"به درخواست نویسنده، لحن این داستان برای القای فضای مدنظر به صورت محاوره ای منتشر شده است."

خلیل اولین نفری بود که مرد! ما آدمای زیادی رو کشته بودیم؛ اما مردن با کشته شدن خیلی توفیر داره. شرط مى بندم خليل دوس داشت په تير صاف بخوره وسط پیشونیش، اونم وقتی که هزار نفریشت شونه هاش سنگر گرفتن. اما خلیل فقط مرد. چشاشو بست و روی تنها بازموندهی جنگی ننهاش، یعنی تشک زهوار درفتهی گوشهی کیر، رفت که رفت. بعد خبرشو به جای صدای تیر و خمیاره، صدای جیغ زنا به ما که په جادهی دراز دورتر از جنگ منتظر کشته شدن نشسته بودیم رسوند.

ما بالای سر جنازهی خلیل با آن شونههای بزرگ و صورت آفتابسوختهاش که حالا حسابی سفید شده بود. ایستاده بودیم و جرئتمون رو هی با آب دهن قورت مىداديم كه از دهنمون نيره و نگيم كه حال خليل رو با این شونهها...

که علی پرید وسط: کجا خاکش کنیم حالا؟

بيابون وتمام چادرا و حتى تمام مرز هيچوقت انقد ساكت نشده بود. بعد دایرهای که از سایههامون بالای سر خلیل درست شده بود، یهن شد و تمام بیابونو گرفت. ما هر کدوم

رفتیم که پهگوشه رو پیدا کنیم تا برای خودمون باشه. جنگزدگی درست مثه یک دایره گرد بود. می چرخیدیم و گوشهای پیدا نمیشد. عامو دورتر از همهی ما نشست روی زمین و رفت توی نخ زنا.

رقص خاک با عبا تنها گوشهای بود که از جنوب برامون جا مونده بود. همین بود که خیره شده بودیم و دم نمیزدیم. ننهی خلیل جلوی کیر کاهگلیشون توی خاک غلت میزد، زنای دیگه با سرای برهنه دورش می چرخیدن. عامو گفت: باید همین جا خاکش کنیم، بدون شناسنامه

كسى خاكش نمى كنه.

بعد باز خیره شد به زنا و بغضشو قورت داد: اسم نمی ذارن رو قبرش...

یک نفر توی جمعیت گفت: پ شهرداری چی؟ شهرداری میاد می بره خاکش می کنه.

عامو جواب داد: شهرداری برای خاک کردن آشغالاست. ما

یه نفر دیگه گفت: جنگزدهها رو کجا خاک میکنن؟ ببريمش همون جا.



عاموطاقتش داشت تموم می شد، زل زد تو چشماش: کسی از جنگ زنده برنمی گرده. این جور حساب کردن کسی از جنگ زنده برنمی گرده. همون جا خاکشون می کنن که خونه هاشون هستن. کجان برید دنبال ننهی خلیل بگید بیاد. باید پسرشوهمین جاخاک کنیم! پیرزن نگاش خیره بود به شط. بعضی وقتاسر شوبرمی گردوند سمت جاده. ولی حتم دارم صدامونو نمی شنید. زینب سرشو عقب و جلو می برد؛ عینهو خواب زده ها می رفت سمت ننه خلیل: نمی ذارم خاکش کنید. نمی ذارم دست

بعد محکم کوبید تو صورتش، زنا دستاشو گرفتن، روسریش افتاده بود و شرجی موهاشو به گردنش چسبونده بود.

کسی بهش بخوره.

زینب خلیل روصدامی زدوصدای جیغاش موج می نداخت به تن شط. ننه خلیل حتی سرشو برنگردوند.

یکی اززناگفت: خاک سرده، وقتی خاکش کنن آروم میشن. دلم خواست بگم: هرکی تو خاک خودش بخوابه آروم میشه، فکر می کنی خلیل با اون شونه هاش... وسط بیابون می خوابه و کل شهریادشون میره؟

ولی نگفتم. آدمیزاد توی غربت بی زبون میشه. برا همین عین سایه ایستاده بودیم بالای سر جنازه و دم نمیزدیم. چشامون بین ننه خلیل و زینب دودو میزد. ننهاش رفت سمت زینب، شونههاش پهن شده بود. شلهی زینب رو کشید رو سرش.

بعد از کنارمون رد شد. انگاری همهمون روح بودیم و فقط خلیل زنده بود. رفت سمت جنازه. زینب دوباره دوید سمتش، میخواست جنازه رو بغل کنه. ننهاش دستشو سپر شونههای خلیل کرد: برو کنار دختر، هنو نامحرمید.

ننه خلیل برگشت، زل زد تو چشامون، تو چشماش هیچی نبود، عین یه خونه بعد از خمپاره، ساکت، خالی، خراب بعد عاموروکنارکشید. عامونگامون کرد: پیرزن می خواد امشب با پسرش تنها باشه. کسی سمتش نره.

باز عین اینکه ما روح باشیم و فقط جسد خلیل زنده باشه از بینمون رد شد. انگاری که از وسط تنمون رد میشد. یکی از پسرا زد تو پهلوم: مورمور میشه تنم.

ننه خلیل خمیده راه می رفت. حقم داشت. حالا که خلیل با اون شونه ها... هزارتا چشم خیره شدیم به کپر خلیل وننه اش. درو بست. پاهامونو کشیدیم روزمین، رفتیم سمت کپرامون، بعد سرامونو محکم تو بالش فشار دادیم. تا صب نخوابیدیم. صب همه در خونه ی ننه خلیل جمع شدیم. هرچی صداز دیم کسی جواب نداد. عامو یواش لای درو باز کرد، همه مون سرامونو کج کردیم. انگاری منتظر بودیم خلیل بلند شه وایسه، دعوتمون کنه.

سرامون عین وقتی به جاده خیره می شدیم خم بود. ما یه جایی ته قلبمون منتظر بودیم جاده روبرگردیم. برسیم به شهر، آجرای زیر آوار دوباره به هم بچسبن، خمپاره ها و ترکشا برگردن تولوله هاشون، مامنتظر بودیم تایکی از وسط آوارزنده بشه، صدامون بزنه برگردید. شهر آزاده...

زینب دراز کشیده بود روتشک خلیل، دستاشو حنا بسته بود، موهاش دور گردنش و بالش افتاده بودن. سفید شده بود. انگار همه تنش رخت عروسی باشه.

مردا ازش رو گرفتن. یکی از زنا نشست کنارش: ننه خلیل کجان؟ والا درستش نیس، پباید تقاص پس بده خلیل؟ از دیروزجنازهروخاکه.زینب؟باتونم؟



سرشو بالا نیاورد. فقط خندید. یکی از زنا گفت: زار عزا گرفتشون، نگفتمتون.

زینب بلند شد، عین یه عروس که لباس عروسش رو موجا افتاده باشه نرم راه میرفت. چشامون دنبالش بودن، ولی خبری از خلیل نبود.

ننه خلیل و جنازه غیب شده بودند.

آخرش زنا لب شط پیداش کردن. از اون ور شط میشد نخلا رو دید. دور بودن. ولی سایهشون میافتاد تو شط. عین سایه ما، بالای جنازهی خلیل. ننهاش داشت لب شط میرقصید. نخلا از دور کل شط میرقصیدن انگار. بعد یهو نگاهش افتاد به ما، بلند کل زد: عروسی خلیله. زنا باز سراشونو برهنه کردن.

زینب با پاهای پتی کنار ننه خلیل کل میکشید، اونم میرقصید، اشکاشو محکم با پشت دست پاک میکرد، پاهاشو میکوبید رو زمین. قرار بود زینب تو بغل خلیل با اون شونههاش...

مردا دویدن سمت چادر خلیل. بعد یه نفر شونههای ننه خلیل رو گرفت و تکون داد: چیکارش کردی؟ جنازه کجاست؟

ننه خلیل عین ماهی از دستشون در میرفت. بازم می رقصید، کل میکشید. بعد ایستاد. زل زد تو چشامون: فرستادمش جنوب.

داد زد: به خدا نکشیدمش رو زمین، پا داشت، خودش اومد، با پاهای خودش اومد.

دور میزد و یکییکی تکونمون میداد: به قرآن خلیل خودش رفت تو شط، رفت سمت نخلستون، گفت آدم باید تو خونهی خودش بخوابه

زنا دیگه خودشونو نزدن، ننه خلیل دیگه نرقصید.

چُند روز همهمون با سایههامون خیره شدیم به شط. جنازهاش رو آب بالا نیومد. هیشکی تو جاده صدامون نزد. هیشکی از لای آوار زنده در نیومد تا خبرمون کنه. فقط ننه خلیل بود که میگفت دیدتش که از آب بیرون

فقط ننه خلیل بود که میگفت دیدتش که از آب بیرو اومده، با اون شونههاش، رفته سمت نخلا.

شهردارى نپرسيد جنازهتون كجاس

هیچ کس نفهمید کسی مرده...









کردم و دویدم روی پشت بام. همان شب شوم که حامد، احد را هل داد وسط کولرها و آب خونینی که روی زمین راه افتاده بود.

حامد، پسرعمو باقر، باموهای مشکی تیغ تیغیِ خیس عرق و چشمهایی که دودو می زد، به من خیره شده بود. از ترس خشکم زده بود و به صورت غرق خون احد نگاه می کردم. حامد دندان قروچه ای کرد و همانطور که تق و تق ادامسش را می جوید گفت: حالا حاج بابا فقط بابای منِ، نه اون پسره ی بچه ننه، فهمیدی؟

حالا مى تونم راحت صداش بزنم باباحاجى!

گوشهایم سوت میزدند. دستانم را روی گوشهایم فشار دادم و جیغ زدم حاجبابا... احد.. احد!

به خودم که آمدم، عمه طوباداشت به صورتم آب می پاشید و همه روی پشت بام بودند. خانوم جان به صورتش خَنج می کشید و حاج بابا از حال رفته بود انگار.

ساعت از نیمه شب گذشته بود و آقای صادقی یک سره می پرسید: فرح خانوم، شما تنها شاهد این حادثهاید. به ما بگویید چه دیدید؟

آب دهانم را قورت دادم و گفتم: حامد، حامد! عمو طاهر نالید: میدانستم، حسادت از پا درش آورد آخر. صورتم را پاک کردم و بوسهای بر قاب زنگزدهی روی علامت گذاشتم.

طاق شال عمو باقر وصل علامت بود. حاجبابا همیشه می گفت: باقر زود رفت. می گفت توی عملیات ۲۵ جوان تر از همه بود. تازه می خواستم خبر بابا شدنش را بدهم که پرپرشد.

حاجبابا از پدری برای حامد کم نگذاشته بود اما حامد انگار هیچ وقت راضی نمیشد؛ آخر هم که زهرش را ریخت. حامد را وقتی پیدا کردند که خانومجان روزهی سکوت گرفته بود و حاجبابا هم خودش را با کارهایی حجره از پا درآورده بود.

درست شب عاشورا بود که زنگ در را زدند. چادر را انداختم سرم و از لای در پرسیدم: کیه؟ صدایی گفت: از اداره آگاهی: باز کنید لطفا. لخلخ دمپایی حاج بابا از پشت سرم بلند شد و بعد صدایش

که لرزان تر از همیشه گفت: برو پیش مادرت فرح... برو. چشمی گفتم و رسیده بودم بالای پلهها که شنیدم خانوم جان بلند داد زد: یا حسین شهید!

سرم را بلند کردم. خانوم جان درست همان جایی که احد افتاده بود روی پشت بام، ایستاده بود. بالاخره زبان باز کرده بود. دویدم روی پشت بام؛ دست آخر بغضش سر باز کرد. حالا می فهمم وقتی خانوم جان می گفت "بغض که بیخ گلویت چسبید، اربابت راصدابزن بگویا حسین" یعنی چه. دستی به طاق شال کشیدم و عکس را برداشتم. در را قفل کردم و آمدم بیرون؛ صدای پایی شنیدم. سرم را برگرداندم که دیدم مراد، شاگرد حجرهی حاج بابا، همبازی احد، جلوی رویم ظاهر شد. با تته پته سلام کرد و گفت: چیچچه خخوببب ششششد که آآآآمدید.

از وقتی حاجبابا سکته کرد و مرد و پشت بندش خانوم جان هم طاقت دوریاش را نیاورد و دق کرد؛ مراد لکنت گرفته بود و مثل آدمی که بترسد، به تته پته افتاد.

چایی آورد و گفت: خخخانوم سسسسه شب دیگه مممحرررررمه.سسسسیاهینمیبندید؟

آهی کشیدم و گفتم: میبندیم... اما امسال ساکت و خلوت... قبول؟

مراد این پا و آن پا کرد و گفت: آآآخخخه خخخانوم، آآاقام همیشه مییییگفت "عزای حسین و سسسسینه زن و نونونونوحه خخووونش.

سری تکان دادم و گفتم: سیاهی ببند، علم و کتلها را از صندوقخانه بیاور. به قول خانومجان "همین که دلت بلرزد از اسم حسین، روضهی زینب شده." پاشو مراد، پاشو به کارها برس، عزای حسین که این داد و قالها را نداد...

شب اول، از صندوق خانه عکس احد را برداشتم و سلانه سلانه رفتم بالای پشت بام همان جای همیشه چمباتمه زدم. امسال اما نه صدای طبل و بوی اسپند می آمد، نه کسی روی فرشها نشسته بود. بغض بیخ گلویم چسبیده بود و تیغ در چشمانم بالا و پایین می شد. در گوشم زمزمه می شد " اصلا حسین جنس غمش فرق در گوشم زمزمه می شد " اصلا حسین جنس غمش فرق

در گوشم زمزمه میشد " اصلا حسین جنس غمش فرق میکند."

## ندیدنیپررنگ

#### یاسمن زاده گلپایگان

دانسجوی کارشناسی زبان روسی

دانشگاه علامه طباطبایی مدت زمان مطالعه: ۸ دقیقه

قهقهههایی که به جای نوازش روح، بر آن چنگ میزد. دور از امید به روشنایی... دور از انتظار سپیده دم...کاش یک روزی، صبح میرسید: حتی خسته، حتی غبارآلود...!



آهي کشيد: "وقتي صبح شد چطور بفهمم؟" نمي دانست که ساعت چند است. شاید در دنیای نابینایی، ساعت، تنها مقوله ی فهمیدنی ست؛ حتی اگر آن نابینایی، اختیاری باشد... برخاست: از رختخواب گرمش پایین آمد. موهای خوش بو و بلندش را دور شانه ریخت، با حرکات آرام از زبری گلیم گذشت؛ سختی سرامیک کف اتاق را که حس کرد؛ دستش را جلو آورد؛ شیشهی صیقل خورده را گوشه به گوشه گشت؛ دستگیره را پیدا کرد و پنجره را گشود... ارغوان نفس کشید...هوا، بوی باران میداد...دوباره نفس کشید... نسیم، صورتش را نوازش کرد و برگ درخت سپیدار شروع به نواختن کرد. بدنش را تا آنجا که میشد، ازینجره بیرون آورد؛ سبک و بی ترس. او کسی را نمی دید؛ و انگارکسی هم او را... صدای اگزوز دستکاری شده ماشین، گوشش را خراشید و بلندی یک ضبط با آن موسیقی بدقوارهاش، اجازهی ادامهی کنسرت را به سپیدارنداد. چند جوان درماشین قهقهه می زدند



درمسیربرگشت به رختخواب، پاهایش لای پتو گره خوردند و به زمین افتاد...هر چه کرد، نتوانست حدس بزند که درکجای اتاق پهن زمین شده است. دو بار، سیصد و شصت درجه دور خودش چرخید تا در جغرافیای اتاق، خودش را بیابد. چشمانش را به هم می فشرد. سخت بود ولی خوابید. خواب در قامت یک صحنه خالی به سراغش آمد؛ صحنهای خالی که در آن تنها یک رنگ نقش بازی می کرد؛ انگار که با یلک نیمه باز نگاهشان می کرد؛ ناواضح، به دور از شفافیت. گاهی به سیاهی میزد؛ گاهی سفید و گاهی... زرد بود یا بنفش؟ هرچه بود تنها یک رنگ بود؛ یک رنگ آرام که پریشانی تشخیص بر آن چیرگی نداشت. او در خواب، ارغوانی را دید که نمی بیند. آن ارغوان نابینا به چهره خاکستری پیرمرد دوره گرد، خیره نشد و نفهمید او مرده... ارغوانی رامی دید که بادختر همسایه که هیچوقت رژنمی زد. دوستهای خوبی بودند؛ با صدای خندههاشان، دنیا را برای خودشان جای بهتری می کردند. او باورش نمی شد که دخترهمسایه،همان دختری است که خاکستری می پوشید واخم می کرد و از گربه می ترسید... آه که چه فرصت هایی-با دیدن آنچه نباید- از کف می روند ...! او در همهمهی عالم

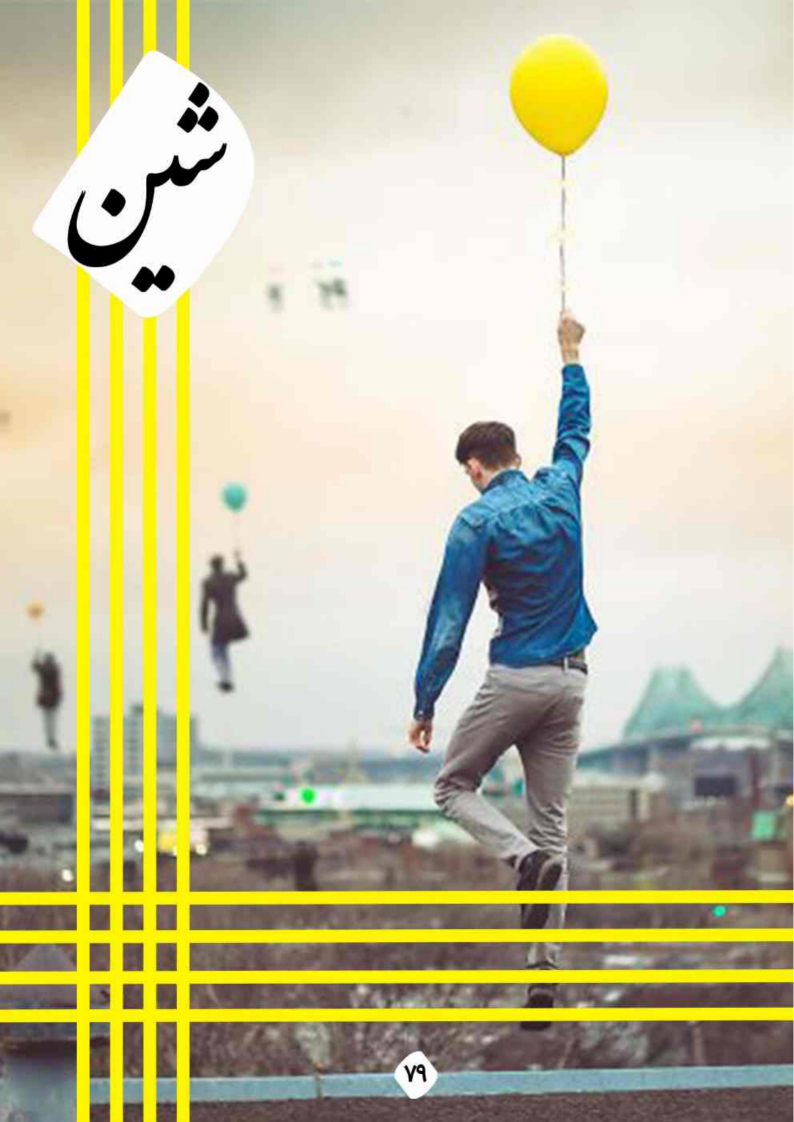
چشم، لبانش را گشود: "سلام خورشید خانوم". سرو کلهی آفتاب پیدا شده بود...بله! کورها هم آفتاب را میبینند! كورهاهم جهان رامي بينند. آن هامزهي آفتاب رامي چشند؛ مثل ارغوان امروز که با عطر بابونهی روی پیرهنش رفیق بود. آرام آرام از جایش بلند شد. رفتن تا آشیزخانه، برای پیدا كردن بابونه ووانيل وعسل، كارراحتى به نظرش رسيد؛ يس خودش را به صرف محبوبترین دمنوشش دعوت کرد. کورمال کورمال قدم برداشت؛ کمی سر و صدا به راه افتاد تا كترى را ييدا كند و بعد تقريباً كل ديوار را دستمالي كردتا به خنکی علمک ظرفشویی برسد. کلی فکر کرد تا یادش بیاید كدام طرف آب گرم است، اما آخرسر هم آبي كه از لوله جاری شد، به خنکی آب رود شهرستانک بود، نزدیک کوهی معروف به انگشت خدا. دم را غنیمت شمرد و آبی به صورتش زد. ارغوان نمی دید! اما با لمس صورتش، شریان های برآمدهی گیج گاهش را دنبال کرد. و این عجیبترین حسى بود كه تا به حال تجربه مى كرد؛ آنچنان عجيب كه اشتیاق لمس، او را از لذت همیشگی نوشیدن دمنوش محبوبش هم منصرف كرد ... بالمس تازهى ديوارها، دوباره به اتاقش بازگشت؛ گویی اولینبار بود که حس لامسهاش را درکمی کرد. کتابی که دیشب برمیزتحریر گذاشته بود، پیدا

هوشیار خوابش، صدای باورهایش را نمیشنید. انگار در همان حوالی بودنش، کوری و بینایی را گم کرده بود... شاید اگر کور بود، حرف مردم را باورمی کرد؛ باورمی کرد که آسمان آبی است و برگ درختها، سبز. خندهها را باور می کرد و خیلی از گریهها را اصلا متوجه نمی شد. دیگر نمی دانست کدام بهتر است؟! کوری در دنیایی که همگان چشماند؟ یا بینایی در دنیایی که چشمها، آدماند...؟ ارغوان تنها درباره ی یک چیز مطمئن شد: خوب شد که رنگها را شناخت... یک چیز مطمئن شد: خوب شد که رنگها را شناخت... عطر خواب از سرش پرید؛ وقت پلکیدن بیداری، یک لحظه مردمکهایش هوس نور کردند، خواست چشمهایش را باز باز کند، حواسش سرجا آمد و بر سرعهد ماند؛ به جای باز باز کند، حواسش سرجا آمد و بر سرعهد ماند؛ به جای

کرد و صفحه به صفحه اش را نوازش کرد. بعد به سراغ کمد لباسهایش رفت: با انگشت، دانه دانه نازشان را خرید و نرم ترینشان را برداشت؛ لباسی که در آن راحت بود. به همین ترتیب کفش و شالش را هم انتخاب کرد. بی آنکه بداند واقعاً مرتب است – برایش اهمیت زیادی هم نداشت از خانه بیرون زد. چالش اول، پوشیدن کفشش بود... کفشهایش که رفیق راه شدند، با یک دست، کوریاش را بغل گرفت و دست دیگرش را به نرده چسباند. بیست پله تا خیابان فاصله بود و بیست بار مراقب بود تا زمین نخورد.

در باز بود. از آن که گذشت، خنکای سپیده دم جایش را به گرمی خورشید داده بود. به راست پیچید. می دانست اگر









این سینه سوخت تا که تو آرام بگذری بی دلخوری و تلخی و دشنام بگذری

دستم به دار موی تو آویخت تا که از این بی گناه موقع اعدام بگذری

من سوختم به حیلهی صیاد تا که تو با شوق پرکشیدن از این دام بگذری

از خـاطرات تو نـروم هيـچ وقت تـا روزی که از مزار من خام بگذری

ترسم که باز بغض کنی پای گور من بی خواندن زیارت و انعام بگذری

یک عمر ضجه می زنم ای دوست تا که باز از این جوان عاشق ناکام بگذری

می مانم ای رفیق به پایت همیشه تا از قتلگاه عشق، سرانجام بگذری

حامدیکتا

# ترجمان

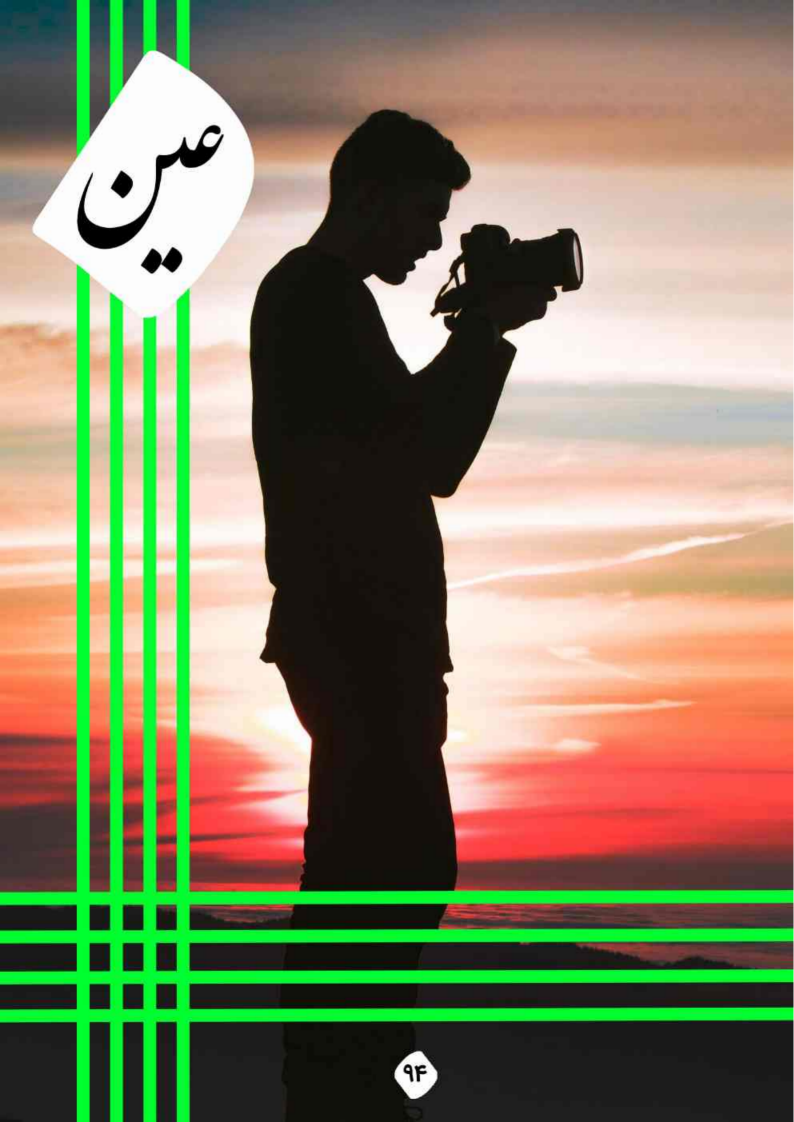
رأيتُ ربي بعين قلبي فقلتُ:«من أَنتَ؟» قال: «أنتَ!» (كتاب الطواسين، ص ٣١)

به چشمِ دل بدیدم مر خدا را بدو گفتم که «تو؟» گفتم که: من تو!

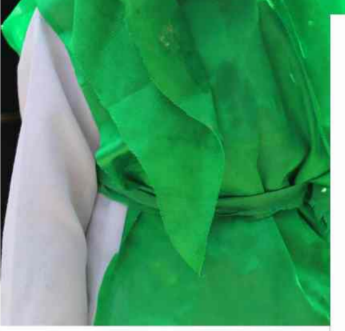
> ضَحِكنا وَكانَ الضِحكُ مِنَّا سَفاهَةً وَحُقَّ لِسُكَّانِ البَسيطَةِ أَن يَبكوا يُحَطِّمُنا رَيبُ الزَمان كَأَنَّنا زُجاجٌ وَلَكِن لا يُعادُ لَهُ سَبكُ —ابوالعلاء معرى

بخندیدیم و آوخ! نابخردانه خندیدنا! باشندگانِ زمین را گریستن بباید و بیپایان گریستنی سخت و سستِ دهر چنانیمان خرد همی بشکند که دیگربار بسامان شدن نتوانيم.

میلادبیگدلو







مهسا نظری



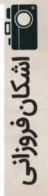


ارمغان مهدیقلی







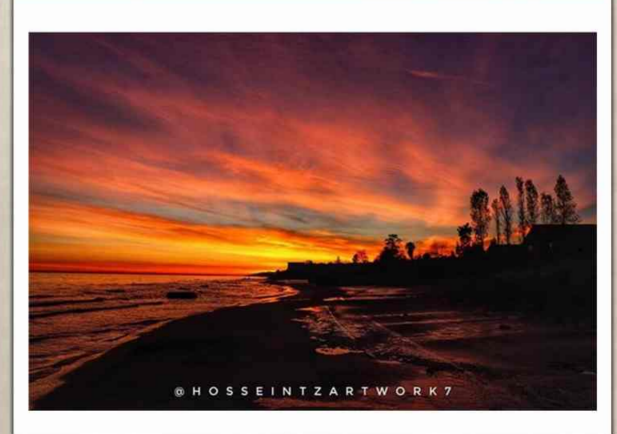




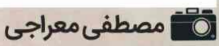
G eglelmaland

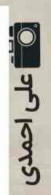


# حسين تقىزاده











نور اصل صفت
از مصدر قدرت،
از مصدر قدرت،
عقل اول را به رسالت بفرستاد.
به جناح دیمومیّت بپرید،
گِرد باغ ازل برآمد؛
مرغان ابد را نشانه کرد.
این طوطی مُلک معارف،
به بزم کواشف درآمد
صد هزار منقارْ به جان ارواح فرو کرد
سِرٌ صمیم الفت از رگ جان بیرون کشید.
عقل با جان مباهات کرد،
و سِر با سِر مناجات.

روزیهان بقلی / شرح شطحیات

